VI |

I/

"3.’.{ V4 ° | °
El Cug,,%po mistico de Cristo

S | ,
'segun los escritos de




Thomas A. Stanley, sm

EL CUERPO MISTICO DE CRISTO
SEGUN LOS ESCRITOS DEL P.G.JOSE CHAMINADE

Un estudio de su doctrina espiritual

Tesis
Presentada en la facultad de teologia

de la Universidad de Friburgo (Suiza)
para el grado de Doctor en teologia

St Paul Press, Fribourg (Switzerland)

1952



© De la edicion original
Stanley, Thomas A. sm
The mystical body of Crist,
according to the writings of father W.Joseph Chaminade
St Paul Press, Fribourg (Switzerland), 1952

© De la traduccion y edicion espafiola
Stanley, Thomas A. sm
El Cuerpo mistico de Cristo,
segun los escritos del P.G.José Chaminade
Servicio de Publicaciones Marianistas, Madrid, 2026

Traduccién y edicion: Enrique Aguilera sm



INDICE

Introduccion
LOS ESCRITOS DEL PADRE CHAIV[INADE
CLASIFICACION Y EVALUACION

Cuestiones generales sobre los escritos del Padre Chaminade.
I. Obras publicadas.
Il. Manuscritos
A. Los manuscritos autografos.
B. Los manuscritos oficiales.
C. Los manuscritos copiados.
D. Las notas manuscritas.

Capitulo 1
EL PLAN DIVINO

I. El' lugar del Padre Chaminade en la espiritualidad.
A. El teocentrismo en general.
B. El teocentrismo en el Padre Chaminade.
Il. Las claves de la espiritualidad del Padre Chaminade:
Las tres condiciones de la Nueva Alianza
A. Caracter paulino de estas condiciones.
B. La primera condicion.
C. La segunda condicion.
D. La tercera condicion.

Capitulo 2
UNION CON CRISTO
I. Definicion del Cuerpo Mistico.
Il. Explicacion de Términos
A. Miembros.
B. La Cabeza
1. Fuente de Vida y Santidad.
2. Unién con los Miembros
lll. Belleza del Cuerpo Mistico.
IV. Miembro Principal del Cuerpo Mistico
V. Oftras Figuras

_Capitulo 3 )
LA GENERACION DEL CUERPO MISTICO.

I. Generacién del Cuerpo Mistico
A. Comparacion con la Vida Natural
B. La Madre del Cuerpo Mistico

Il. Fecundidad del Amor.
A. Naturaleza de esta Fecundidad
B. En la Encarnacion
C. En el Calvario.

lll. Fecundidad del Sufrimiento

IV. El Legado de Cristo.
A. Explicacién del Texto.
B. El Propésito de estas Palabras.
C. ¢ Hijos Adoptivos o Verdaderos?



Capitulo 4 )
LA MADRE DEL CUERPO MISTICO

I. Maria y el Cuerpo Mistico en General
A. La Posicion del Padre Chaminade
B. Fundamento de esta Posicion.
C. La Originalidad de la Posicion del Padre Chaminade
D. Apelacion a la Historia.
Il. Maria y los Miembros del Cuerpo Mistico.
A. Primer Principio
B. Segundo Principio
C. Otros Hijos de Maria.
lll. Comparacion del Padre Chaminade con Grignion de Montfort
A. Razon de esta comparacion
B. El punto de diferencia
C. El lugar del Padre Chaminade entre los Maestros de la Vida Espiritual.

Capitulo 5
EL ESPIRITU DE CRISTO

I. Definicion del término: El Espiritu de Cristo.
A. En la escuela francesa
B. En el Padre Chaminade
II. El Espiritu de Cristo en la doctrina del Cuerpo Mistico.
A. El Cuerpo Mistico en general
B. Los miembros individuales del Cuerpo Mistico.

Capitulo 6 )
LOS SACRAMENTOS Y EL CUERPO MISTICO.

I. Los sacramentos en general
A. Funciones generales.
B. Funciones individuales.
Il. Los sacramentos en particular.
A. Bautismo
B. Confirmacioén
C. Sagrada Eucaristia
D. Matrimonio

Capitulo 7 )
LAS VIRTUDES TEOLOGALES Y EL CUERPO MISTICO

I. Las Virtudes Teologales en General
Il. Las Virtudes Teologales en Particular
A. Fe.
B. Esperanza.
C. Caridad.
[ll. La Oracion de Fe.
A. Paralelismo entre la Insistencia en el Bautismo y la Insistencia en la Fe.
B. Elevacion y Adhesion en la Escuela Francesa
C. La Oracién de Fe.
D. La Oracién de Fe: Una Oracién de las Tres Virtudes Teologales.



Capitulo 8 )
LAS CONSECUENCIAS DEL CUERPO MISTICO

|. Consecuencias Personales
A. Uno con Cristo.
B. Nuestro Paralelismo con Cristo.
C. Participacion en los Sufrimientos y Méritos de Cristo.
D. Cristo Actia en Nosotros.
Il. Consecuencias Sociales
A. Identificacion de los Miembros con Cristo.
B. Beneficios mutuos.
[ll. Unas palabras finales.

Capitulo 9
CONTRIBUCIONES DEL PADRE CHAMINADE A LA ESPIRITUALIDAD MODERNA

I. Similitudes con la escuela francesa.
Il. Desarrollos anadidos a la doctrina de la escuela francesa.
A. La relacion de Maria con el Cuerpo Mistico.
B. La virtud de la fe.
[ll. El lugar del Padre Chaminade en la historia de la espiritualidad.

Bibliografia
Manuscritos
Obras publicadas

ABREVIATURAS

AGMAR: Archivos generales de la Compafia de Maria (Roma)

BDM: Biblioteca digital marianista (en espafol)

ENF: El espiritu de nuestra fundacion

EP : Escritos y Palabras

NE : Nota del editor en esta edicion espafiola

Simler: G,José Chaminade, de José Simler, primera biografia del fundador (1901)



Introduccion

LOS ESCRITOS DEL PADRE CHAMINADE
Clasificaciéon y Evaluacion

[Hasta la publicacion de «Escritos y Palabras», este capitulo inicial del libro de Stanley ha
sido la mejor y mas completa introduccion a los escritos fundacionales. N.E.]

El R.P.Guillermo José Chaminade, candnigo honorario de la Catedral de Burdeos, Misionero
Apostodlico y fundador de dos congregaciones religiosas, la Compafia de Maria (Marianistas)
y las Hijas de Maria Inmaculada’, fue uno de los sacerdotes mas destacados del periodo de
reajuste que siguid a la Revolucion Francesa. Nacido el 8 de abril de 1761 en Périgueux,
Francia, recibié su educacion primaria, primero en su ciudad natal y luego en la vecina
localidad de Mussidan, donde su hermano y director espiritual, Juan-Bautista, sacerdote y
exjesuita?, era miembro del profesorado del Colegio, y su hermano Luis, estudiante. Mientras
aun cursaba sus estudios, fue admitido en la Congregacion de San Carlos, una comunidad
de sacerdotes inspirada en la Misién de Périgueux. Estudio filosofia en Burdeos, en el Collége
de Guyenne, donde comenzo su teologia. Completd sus estudios sacerdotales en Paris, en
el Collége de Lisieux, dirigido por la Compafiia de San Sulpicio. A los veinticuatro afios
ascendi6 al sacerdocio y obtuvo la licenciatura en teologia, probablemente en Burdeos®.

De regreso al Colegio de Mussidan y a sus dos hermanos, ya sacerdotes, les presté una
valiosa ayuda como profesor y administrador. Sus esfuerzos conjuntos devolvieron al Colegio,
que se encontraba en cierta decadencia, a su antiguo renombre y prosperidad. Pero en 1789
estalld la Revolucion Francesa y los sacerdotes de la Congregacion de San Carlos, debido a
su firmeza y abierta oposicion a la Constitucién Civil del Clero, se vieron obligados a
abandonar su colegio. G.José Chaminade se trasladé a Burdeos, donde, gracias a la
proteccion de la Madre de Dios, ejercié un apostolado secreto y eficaz entre los fieles.

Durante la calma posterior al Terror, un golpe de estado, perpetrado por los jacobinos en la
primavera de 1797, provoco un severo decreto que exiliaba a todos los sacerdotes
catalogados, con o sin razén, como emigrados. En consecuencia, el P.Chaminade, quien
figuraba en esa lista, se vio obligado a refugiarse en Espafia, en Zaragoza. Fue durante los
tres afios que paso alli, dedicado al estudio y la meditacion en el santuario de Nuestra Sefiora
del Pilar, que concibid y puso en practica el ideal que lo motivé durante el resto de su vida®.

A su regreso a Burdeos en 1800, «se puso inmediatamente a trabajar para organizar a la
juventud de la ciudad y les dio como modelo el fervor y el dinamismo de las primeras
comunidades cristianas»®. Organizo, dirigio y desarrollé diversos grupos de jovenes, padres
y madres, obreros y profesionales, y los unié a todos en la vasta Congregacion de la
Inmaculada Concepcion, con sede en la capilla de la Magdalena en Burdeos. Inauguré y

" La palabra Inmaculada se afadié al nombre de la congregacion de las hermanas marianistas el 14
de julio de 1869. Cf. Henri Rousseau, Adele de Trenquelleon (Paris: Gabriel Beauchesne, 1921),p. 689
2 Cf. Joseph Simler, Guillaume-Joseph Chaminade (Paris: Librairie Victor Lecoffre, 1901), pag. 14.

3 Cfr. Simler, op. cit., pags. 12-25.

4 lbid., pags. 62-107.

5 William Ferree, SM., "The Marianists", The Marianist, XXXIX, (enero 1948), 4.



dirigié un asombroso numero de actividades, todas ellas derivadas de la actividad central de
la Congregacion. El cardenal Donnet dijo de él en 1869:

El Padre Chaminade fue un hombre eminente y respetable. No lo conocimos ni lo
apreciamos adecuadamente; apenas lo recordamos como deberiamos. Sin embargo,
si se rastrea el origen de cualquier obra apostdlica en Burdeos, se encontrara al
principio de cada una, el nombre del Padre Chaminade®.

Asi, por ejemplo, todo el personal, director, profesores y alumnos del seminario reorganizado
de Burdeos provenian de la Congregacion; el primer noviciado de los Hermanos de las
Escuelas Cristianas después de la Revolucién fue fundado por el Padre Chaminade en su
propiedad de la casa de San Lorenzo y dirigido por él, siendo la Congregacion la que acogio
las vocaciones; junto con Mademoiselle de Lamourous, una de sus primeras y mas
destacadas congregantes, impulso la fundacion de la Misericordia, un refugio para chicas que
querian abandonar la prostitucion; el Orfanato de Burdeos fue reorganizado por miembros de
la Congregacion; una "biblioteca de buenos libros" fue fundada por el Padre Chaminade y
pronto establecié sucursales en los pueblos vecinos. Bajo su patrocinio también se organizo
un Gremio de Panaderos, asi como las Damas de Retiro, la Sociedad de Estudiantes y un
club para los deshollinadores de Burdeos’.

Pero la accion de la Congregacion del Padre Chaminade fue intensa y extensa. De ella
surgieron los nucleos de dos congregaciones religiosas.

Dentro de esta primera sociedad se desarroll6 gradualmente un grupo que se consagré
por completo al apostolado cristiano, aunque continudé viviendo en el mundo y
ejerciendo alli su antigua profesion. Este grupo hizo votos privados de castidad,
obediencia y ensefianza de la fe cristiana, y sirvi6 como motor interior y preparacion de
liderazgo para el grupo mas amplio en el que se habia desarrollado.

Finalmente, en 1816 y 1817, dos de estos «religiosos que vivian en el mundo»
abrazaron la vida religiosa plena con la fundacion de las Hijas de Maria y la Compaiiia
de Maria. Originalmente, su tarea era formar y dirigir a los miembros de la
Congregacién, pero no tardé mucho en hacerse evidente que uno de los mejores
instrumentos para dicha formacion era un sistema de escuelas cristianas, de modo que
ambas sociedades pronto centraron su atencion en la educacion catélica de todo tipo y
en todos los niveles®.

Al fundarse la Compania de Maria, el Padre Chaminade tenia cincuenta y seis anos. Sin
embargo, a pesar de su avanzada edad y de las exigencias de su tiempo como director de la
Congregacién y sus numerosas actividades, y de la abundante correspondencia que
mantenia con sus hijos espirituales lejanos, se encargd también de resolver los numerosos
problemas financieros, legales y psicolégicos que conllevaba la fundacién de las nuevas
congregaciones religiosas. Apenas habia resuelto estos asuntos en 1839, con la redaccion
de las primeras Constituciones de la Compafiia de Maria y de las Hijas de Maria, se produjo

6 Simler, op. cit., pags. 209-210.

7 John E. Garvin, El Centenario de la Compariia de Maria (Dayton: Mount St. John Press, 1917), pags.
53-56.

8 Ferree, op. cit., p. 5.



la gran prueba de su renuncia y la consiguiente desazén que lo crucificé durante los siguientes
y Ultimos diez afios de su vida®.

A partir de este breve resumen de la vida y las actividades del Padre Chaminade, es facil
comprender por qué nunca encontro tiempo para escribir extensamente con intencién de
estudioso. Su obra, concebida en plena crisis, se realizd en medio de una de las mayores
convulsiones de la época moderna. Ante las crecientes tendencias antirreligiosas y la escasez
de sacerdotes capaces de adaptarse al ritmo social de la época, el Padre Chaminade se vio
obligado a disipar su energia casi ilimitada en un nimero cada vez mayor de actividades y a
esparcir las brillantes piedras del mosaico de su audaz y original concepto del apostolado
moderno y su doctrina espiritual subyacente en un gran volumen de cartas, notas de
instrucciones y ensayos incompletos.

Hasta hace pocos afios, «una especie de adolescencia en la que las principales energias de
la Companiia se concentraron en el desarrollo de sus huesos y tendones»'?, mantuvo a sus
hijos e hijas espirituales demasiado ocupados con los problemas de organizacion vy
expansién, como para emprender el descubrimiento de la riqueza y el alcance de su idea
motivadora. Y su profunda humildad, que llegé incluso a "dejarse llevar voluntariamente por
ideas de las que se reconocia autor"!", oculté su nombre, sus planes y sus actividades en la
oscuridad histdrica, fuera de los confines de sus propias fundaciones.

Problemas generales sobre los escritos del Padre Chaminade

Hombre con una mentalidad del siglo XX, el Padre Chaminade se vio obstaculizado por las
costumbres del siglo XIX. Resolvié este problema mediante una serie de atajos que honran
su genio y desinterés, pero suponen un dolor de cabeza para el investigador que desea
examinar su obra conforme a las normas modernas del analisis cientifico. Su vida y su energia
se dirigieron a un fin principal: dejar a la posteridad una idea o ideal, y una organizacion que
la perpetuara. Si hubiera elegido un medio literario, un libro o una exposicion cientifica, para
perpetuar su idea, la labor del investigador seria sencilla, quizas incluso innecesaria. Al optar
por el camino mas dinamico, el Padre Chaminade asegurd mejor la dispersion y prolongacién
de su idea, pero la expuso al peligro de una pérdida gradual de claridad.

Cualquiera que examine los escritos del Padre Chaminade se enfrenta inmediatamente a los
siguientes problemas:

9 Cf. Katherine Burton, Chaminade, Apéstol de Maria (Milwaukee: The Bruce Publishing Co., 1949),
pp. 214-232. Aunque escrito para el gran publico y no para la investigacion histérica, el libro de Burton
se beneficia de los descubrimientos mas recientes sobre los Ultimos afios del Padre Chaminade y, por
esa razon, se menciona aqui [Traducido al espafiol (2025), esta publicado en la BDM: Biblioteca digital
marianista: biblioteca.familiamarianista.es].

0 Ferrée, op. cit., p. 22.

" Carta inédita de Paul Bonnefous (29 de marzo de 1847), aparentemente dirigida al Padre Caillet. Cf.
expediente: Bonnefous; Archivos SM, Roma; Caja 16.



1) El problema de los secretarios. Durante su vida, el Padre Chaminade empled a unos
treinta secretarios diferentes'?, cuyas habilidades y caracter diferian considerablemente. El
Fundador los contraté principalmente para que le ayudaran con su voluminosa
correspondencia, pero también los empled para redactar otros documentos. La dificultad
radica en que no existia un procedimiento establecido en el trato del Padre Chaminade con
estos hombres. A algunos, como por ejemplo a Don David Monier, les concedié una gran
libertad, dandoles solo las ideas principales de sus cartas y dejandoles que resolvieran los
detalles. A otros, como por ejemplo a su sobrino Jules Chaminade, les dio poca libertad,
dictando sus cartas con exactitud y corrigiendo meticulosamente la copia final. Para complicar
aun mas las cosas, se sabe poco sobre un gran numero de estos secretarios, sus
capacidades, su fiabilidad y el grado de influencia que tuvieron en los documentos escritos a
mano, pero firmados por el Padre Chaminade.

2) El problema de los colaboradores. El Padre Chaminade era un excelente juez de
hombres. Fue rapido en reconocer y valorar sus habilidades. Asi, como solia ocurrir, siempre
que tenia una idea para desarrollar, un libro por escribir, una obra por poner en practica, v,
debido a la presion de sus multiples deberes, sin tiempo para hacerlo él mismo, esperaba a
que la Providencia le enviara a un hombre que considerara capaz de la tarea y luego se la
confiaba. Tal fue el caso con respecto a las obras: Direction sur I'Institut des Filles de Marie
(también llamado Cahiers de Direction) por Don David Monier, S. M.; Exercices Spirituels
(también llamado Direction de la Société de Marie) por el P.Jean-Baptiste Lalanne, S. M.;
Direction sur I'Institut de Marie por el P.Charles Rothéa, S. M.; y Catéchisme des Silences y
Catéchisme d'épuration por Adéle de Trenquelléon. Sabemos que en todas estas obras, que
circularon bien entre los primeros miembros de la Compafiia, el Padre Chaminade aporto las
ideas fundamentales, pero desconocemos hasta qué punto se entremezclaron las ideas de
los propios colaboradores. En cualquier caso, la obra completa siempre contaba con la
aprobacion del Fundador antes de su difusion entre los hermanos.

3) El problema de los copistas. EI Padre Chaminade escribi6 numerosos ensayos
espirituales sobre la direccion de las almas, la meditacion y diversas virtudes cristianas.
Algunos fueron escritos a peticion de algun miembro de la Compafiia de Maria que necesitaba
informacion, como por ejemplo, un maestro de novicios o un capellan. Otros fueron escritos
para la Compafia en general, durante los escasos momentos de libertad. Por lo general,
estos ultimos nunca se terminaban. Naturalmente, los miembros de la Compania ansiaban
obtener copias de estos ensayos y pedian prestados los originales, ya sea de los destinatarios
o del propio Padre Chaminade con ocasién de una de sus visitas. Los copiaban en cuadernos

12 Secretarios conocidos del Padre Chaminade y las fechas probables de su servicio en ese cargo:
David Monier (1804-18497?), M. Davasse (1809), Auguste Perriére (1819 y 1821), Louis Rothéa (mayo
1821-agosto 1823), Jean Pierre Tissier (agosto 1823-enero 18126), Jean Nogues (mayo 1825), Antoine
Conrad (septiembre 1826), Jules Chaminade (mayo 1826-marzo 1829), F.X Weber (marzo 1829-julio
18130), Guyon de Bellevue (julio 1830), Victor Morel (enero 1830-septiembre 1832), Theodore Troffer
(octubre 1832-junio 1833), Francgois Bonnet (febrero-mayo 1833), Gabriel Deshayes (julio-octubre
1833), Charles Bonnefoi (noviembre 1833-septiembre 1836; septiembre-noviembre 1838; septiembre
1839-febrero 1841), Francois Prost (septiembre 1836-septiembre 1838), Narcisse Roussel (julio-
septiembre 1838; junio 1839-febrero 1844), Oscar Corbin (noviembre 1838-septiembre 1839), Jean
Baptiste Romain (1840-1844), Pierre-Joseph Michaud (septiembre 1844-septiembre 1845), Paul
Bonnefous (agosto 1845-mayo 1847), M. Conrad (septiembre-diciembre 1849), Joseph Loustau-
Lamothe (septiembre 1846-junio 1850). [La mejor lista, actualizada y completa, de los secretarios, esta
publicada en «Escritos y Palabras», al final del volumen 7°]



que conservaban para tal fin. Muchos de estos cuadernos se han recopilado y se conservan
en los Archivos de la Compania de Maria en Roma. A menudo, representan la Unica copia
existente de un ensayo escrito por el Padre Chaminade. Lamentablemente, las copias no
siempre estan completas, ya que el copista a veces solo anotaba las partes del original que
le interesaban o le atraian, o se veia obligado a devolver el original antes de completar la
copia.

4) El problema de las copias oficiales. Ademas de las copias no oficiales hechas por
devocién o deseo personal, también existian las copias oficiales preparadas por los
secretarios del Padre Chaminade y firmadas por él. Si solo se hacia una copia, no surgia
ningun problema, pero a menudo se preparaban varias (por ejemplo, una para cada casa de
la Compariia de Maria). Al releer estas copias, el Padre Chaminade a veces anadia
correcciones en algunas, pero no en otras, dando lugar a varias versiones ligeramente
diferentes, todas igualmente auténticas.

5) El problema del estilo del Padre Chaminade. El Padre Chaminade tenia predileccion por
dos tipos de escritura: 1) el esquema de oraciones tematicas y 2) la exposicion catequética.
Estas preferencias no se debian a su incapacidad para componer un ensayo bien
desarrollado sobre un tema determinado, pues algunos de sus escritos dan testimonio de una
excelente capacidad como ensayista contundente. Fueron su agenda apretada y la constante
presion de los asuntos administrativos lo que lo forzé a adoptar estos modos particulares de
escritura. Como resultado, los escritos del Padre Chaminade, incluso sus cartas, saltan de un
tema a otro como una piedra plana sobre el agua, tocando solo los puntos importantes y
desencadenando oleadas de pensamiento en expansiéon que el lector debe explorar. Asi, en
sus escritos, su doctrina espiritual se indica mas que se desarrolla, y quien lo lea de forma
meramente pasiva, esperando una ensefianza plenamente desarrollada y expuesta
cientificamente, corre el riesgo de perder la originalidad de su doctrina. Por lo tanto, quien se
proponga exponer su doctrina espiritual de forma cientifica y detallada se vera obligado a
desarrollar por si mismo las ideas indicadas en sus obras, en lugar de simplemente recopilar
y cotejar un cumulo de material ya asimilado.

6) El problema del eclecticismo del Padre Chaminade: el Padre Chaminade era ecléctico,
pero de una manera original. La constante presién de los asuntos le impedia desarrollar sus
ideas y planes a su manera. Una y otra vez probo este método, pero siempre se veia obligado
a dejar una obra inconclusa. Al darse cuenta de esta situacion y prever las escasas
posibilidades de que cambiara, se dedicé a buscar obras ya desarrolladas que se acercaran
a lo que deseaba y que pudiera adaptar y modernizar para sus propios fines. A veces ni
siquiera encontraba un sustituto cercano. En tal caso, adoptaba frases y afirmaciones
aceptadas y las redefinia por completo®. Esta redefinicion no siempre es evidente.

Esto no lo ve un lector superficial de su obra, sino solo quien la haya examinado con cuidado
y en profundidad. Quienes vivieron en contacto con el Padre Chaminade conocian bien estas
"redefiniciones" y las aceptaban sin vacilacién, por lo que nadie sintid la necesidad de
plasmarlas explicitamente. Simplemente se daban por sentadas. Pero el paso del tiempo y la

'3 Esta practica también fue caracteristica del gran cardenal de Bérulle. Cf. Henri Bremond, Histoire
Littéraire du Sentiment Religieux en France, 111 (Paris: Bloud et Gay, Editeurs, 1921), p. 64.



preocupacion por otros asuntos difuminaron el recuerdo de estas redefiniciones, lo que exigio
una revision cuidadosa de sus escritos para descubrirlas de nuevo.

7) El problema de los manuscritos. Gran parte de los escritos del Padre Chaminade son
inéditos o se han publicado solo en fragmentos, y esta situacién obliga a visitar los Archivos
de la Compafiia de Maria en Roma para quien desee leer toda la obra del Fundador. Ademas,
hasta la fecha no existe una lista completa de todas las obras del Padre Chaminade. Esta
desafortunada circunstancia complica aun mas el problema del investigador, obligandolo a
revisar una gran cantidad de material ajeno para encontrar todo lo necesario. Por lo tanto, el
proposito de esta introduccion es presentar dicha lista y clasificar y evaluar la gran cantidad
de manuscritos dispersos que el autor leyé como preparacion para esta tesis.

|. OBRAS PUBLICADAS
A. Manual del Servidor de Maria

La unica obra existente que se conoce publicada por el Padre Chaminade es el «Manual del
Servidor de Maria»'*. Hubo seis ediciones sucesivas del Manual durante su vida: las de 1801;
1804; 1815; 1821; 1828; y 1841-1844'. La primera edicion (1801) fue publicada por la
Imprimerie De Léon, rue des Ayres 14, Burdeos. Era "in-16"y sus 144 paginas contenian un
Discurso Preliminar, una enumeracién de las obligaciones de una persona consagrada a la
Santisima Virgen, una serie de consejos para la practica de estas obligaciones, asi como
numerosas oraciones, canticos y ceremonias utilizadas por la Congregacion'®.

Una segunda edicién de 1000 ejemplares en 1804, también impresa por De Léon in-16, tenia
396 paginas y su contenido era idéntico al de la primera edicidn, salvo por la ausencia de la
oracion «Ave Virgo» y una lista de los «siete misterios gloriosos y gozosos» de la Santisima
Virgen Maria. Ademas, incluia una seccion liturgica con oraciones de la misa, ejercicios de
confesién y comunion, visperas, los «elogios de la Santisima Virgen para cada dia del afio»
y diversas oraciones y canticos’.

Una edicién de 2000 ejemplares se publicoé en [1815], pero no se encuentra ningun ejemplar
en la actualidad’®.

4 | 'Esprit de Notre Fondation, |, (Niveles: Imprimerie Havaux-Houdart 1910), p. vii. [Este volumen del
ENF tiene una Nota bibliografica de las ediciones del Manual en el capitulo 2°, n.171 y siguientes].

'S Solo las ediciones de 1804, 1821 y 1841-1844 estaban disponibles para consulta. La informacion
sobre las demas se obtuvo del Esprit de Notre Fondation, que describe cada ediciéon en detalle. Sin
embargo, dado que las diferencias entre las ediciones no disponibles y las consultadas son menores,
relacionadas unicamente con la paginacién, el tamano y el material no pertinente para esta tesis, la
inaccesibilidad de las ediciones de 1801, 1814 y 1828 no tiene mayor importancia en este caso.

16 Cf. Una nota manuscrita del Padre Lebon en la pagina 222 de una copia anotada de «L'Esprit de
Notre Fondation, I», Archivos de la Compaiiia de Maria, Roma; Caja 49.

7| 'Esprit de Notre Fondation", |, pags. 223-224.

'8 Ibid., pags. 224-225. [En el texto original de esta tesis de Stanley, se dice que es la edicion de 1814.
Aunque el inicio de la edicidn y sus comentarios preparatorios fueron en 1814, la edicién hoy se numera
siempre como de 1815 y asi queda en esta traduccidon. Uno de los estudios mas completos de las
ediciones del «Manual del Servidor de Maria» es el de José Verrier que publicé la revista L’apbtre de
Marie entre los afios 1952 y 1955 (Tomos 34-36)].



La edicion de 1821 se tituld «segunda edicién». Lavignac imprimié 3000 ejemplares en
Burdeos en un nuevo formato oblongo y elegante de 487 paginas. El contenido fue revisado
a fondo. Ahora constaba de dos partes. La primera contenia las oraciones y ejercicios
comunes a todos los fieles, y la segunda, las oraciones y ejercicios propios de la
Congregacion'®. La seccion propia de la Congregacion se abria con la Introduccion al Estado
del Congregante, editada por la pluma, un tanto oscura, del secretario del Padre Chaminade,
Don David Monier®, de quien el Padre Lalanne comento en una ocasion: "Escribe tan mal
como habla bien"?'. La edicion de 6000 ejemplares de 1828, impresa en Besangon por
Outhenin-Chalandre, fue una reproduccion exacta de la ediciéon de 1821, pero en un nuevo
formato de 300 paginas?.

La ultima edicion, también publicada en Besangon por Outhenin-Chalandre, presentd otra
revision importante. Aparecié en dos volumenes. El Volumen Il, publicado en 1841, es la
reproduccién, en su mayor parte, de la edicién de 1821, mas desarrollada, en la primera parte,
en textos liturgicos, pero privada, en la segunda parte, de las directrices para vivir una vida
cristiana contenidas en las ediciones anteriores. El Volumen |, de 144 paginas, aparecié en
1844. Una primera parte, compuesta por doce capitulos, trata sobre nuestro conocimiento de
Maria. Los ultimos cinco capitulos presentan la forma de un dialogo entre el alma y San José.
Estas, y las de la segunda parte, parecen haber sido escritas por otra mano. La segunda
parte, dividida en cinco capitulos, trata del culto a Maria®>. Esta edicion fue publicada por el

"9 Ibid., pags. 225-226.

20 Don David Monier, S. M. (1757-1849), es uno de los personajes mas curiosos que rodean al padre
Chaminade. Nacié en Burdeos en 1757. Se hizo abogado vy, al estallar la Revolucion, se trasladé a
Paris lleno de entusiasmo reformista. Pero los excesos del Terror le provocaron un cambio politico y
lo involucraron en una serie de aventuras melodramaticas por toda Europa en un intento por restaurar
la monarquia en Francia. Pronto fue arrestado por la policia de Napoledn y encarcelado en el Temple,
pero posteriormente fue puesto en libertad. Regresé a Burdeos desprovisto de cualquier aficion politica,
pero tan indiferente a la religion como siempre. Pronto entré en contacto con el padre Chaminade y su
obra, y quedé cautivado por él. Realizé un largo retiro bajo esta nueva guia y emergié transformado.
Decidié dedicar el resto de su vida al apostolado y se puso enteramente a disposicion del Padre
Chaminade. Durante los afios siguientes, se convirti6 en el secretario mas activo que el Padre
Chaminade haya tenido, escribiendo para él con gran facilidad, aunque en un estilo a menudo oscuro,
cartas, memorandos y reglamentos. Se dedicé al estudio de las Sagradas Escrituras, de la historia de
la Iglesia y de los escritores ascéticos, y alcanzé no poca competencia en estos campos. En el
momento de la fundacién de la Comparia de Maria en 1817, aunque ya habia pasado los sesenta
afos, solicité la admisién. El Fundador intent6 disuadirlo, pero persistié y fue admitido a la profesion
de votos perpetuos en 1821. Durante el Generalato del Fundador, presté una ayuda inestimable en la
administracion de la Comparia de Maria. En ocasiones, su imaginacion desmedida y su estilo
dogmatico causaron dificultades entre él y el Fundador, pero su profunda fe siempre le ayudo a
superarlas. Pasé sus ultimos afios retirado en la Magdalena, donde vivié en la habitacion situada
encima de la del Padre Chaminade. Murio el 16 de enero de 1849, justo un afo antes que el Fundador.
Cartas del P.Chaminade I, (Nivelles: Imprimerie Havaux, 1930), pp. 40-41. [Stanley nunca da el nimero
de la carta, sino el volumen y paginas de la primera ediciéon de Lebon; con ello dificulta la consulta de
la carta en la actualidad, ya que en las traducciones actuales, volumen y paginas son otros. Ademas
hay que decir que Stanley no tenia acceso a las cartas posteriores a la n® 1293, que aunque preparadas
por Lebon, estaban embargadas por la Santa Sede para el estudio de la Causa (y que solo se
publicaron por Albano en los afos 1978-79). En esta traduccion respetamos la citacién de Stanley
sobre las cartas a pesar de que no es la mas correcta y util].

21 Cf. Simler, op. cit., p. 389.

22 Cf. L'Esprit de Notre Fondation, |, pp. 226-227.

2 |bid., pp. 227-228.



Padre Jean-Baptiste Fontaine, SM.?*, quien residia entonces en Saint-Rémy, bajo la direccién
del Padre Chaminade, quien residia en Burdeos?.

B. Pequeiio Tratado del Conocimiento de Maria

En 1927, los siete primeros capitulos del primer volumen de la edicién 1841-1844 del Manual
del Servidor de Maria fueron reimpresos por Téqui en Paris, junto con algunos extractos
seleccionados de los escritos del Padre Chaminade. El Rev. A. de Becdelievre, SJ., comenta
al respecto:

Es una obra sustancial, llena de ideas y doctrina, breve, sencilla, precisa y capaz, creo,
de ser tan util como Las Glorias de Maria de San Alfonso Maria de Ligorio o el Tratado
de la Verdadera Devocion del beato Grignion de Montfort?.

Pero la edicion 1841-1844 del Manual fue publicada por el Padre Fontaine en Saint-Rémy,
mientras trabajaba bajo la direccién del Padre Chaminade, quien se encontraba en Burdeos.
¢ Quién es, entonces, el autor de este tratado? Un articulo anénimo en la ediciéon de enero
de 1927 del Apbtre de Marie afirma que, en esencia, es obra del Padre Chaminade, pero en
la forma, del Padre Fontaine?.

Estos son los hechos del caso: El 16 de junio de 1840, el Padre Chaminade, en una carta al
Sr.Enderlin, SM., habla de un "pequefio discurso" sobre la Santisima Virgen Maria que tenia
pensado incluir al comienzo de una nueva edicion del Manual®®. Posteriormente, en julio del
mismo afio, el Padre Fontaine presentd al Padre Chaminade un manuscrito para su revision®.
El manuscrito, corregido por el P.Narciso Roussel* y aprobado por el Padre Chaminade, fue

24 El P.Juan Bautista Fontaine, SM., hombre de complexién robusta y trabajador incansable, fue uno
de los primeros miembros mas eruditos de la Compania de Maria. Nacié en Beauvais, Francia, donde
posteriormente asistié a clases en los seminarios menor y mayor. Cuando manifesté su deseo de entrar
en la vida religiosa, fue dirigido a la Compafiia de Maria por el Padre Gignoux, superior del seminario
y antiguo congregante en Burdeos. Fue recibido en la Compafia de Maria en 1830 y recibié su
formacién religiosa del Padre Chaminade. En 1834, poco después de su ordenacion sacerdotal, fue
enviado a sustituir al Padre Lalanne como director de San Rémy. El Capitulo General de 1845 lo
nombré segundo Asistente del Superior General y, como tal, participé en el desafortunado conflicto
que afligio los ultimos afios del Padre Chaminade. En 1861, fue victima de la escarlatina y fallecio el 3
de junio. Su tesis de doctorado en teologia acababa de ser aprobada.

25 Cf. Cartas del P.Chaminade, I, pag 68, nota

26 Rev. A de Becdelievre, S. J., «Le Péere Chaminade et son Petit Traité de la Connaissance de Marie»,
Les Cahiers Notre-Dame, X (abril de 1934), 117.

27 «Petit Traité de la Connaissance de Marie», L'Apédtre de Marie, XVIII (enero de 1927), 281.

28 Cfr. Cartas del P.Chaminade, V, p. 186

29 Carta inédita escrita por el Padre Fontaine en St. Remy, el 4 de julio de 1840, al Padre Chaminade.
Archivos SM, Roma; Caja 18.

30 E| P.Narcisse Roussel, uno de los hombres mas brillantes que entraron en contacto con el Padre
Chaminade, estaba destinado a desempefar un papel muy pérfido durante los ultimos anos de la vida
del Fundador. Nacié en 1813 en Orgelet, Francia, y fue admitido, aunque con dudas debido a una
acusacion de acciones inmorales (pederastia), en el noviciado de la Compafia de Maria en 1835. Ya
habia completado parte de sus estudios teoldgicos. Hizo su noviciado con el Padre Caillet, S. M., y en
1836 estuvo bajo la guia del Padre Chaminade, quien reconoci6 su gran capacidad intelectual. En
1838, el Fundador comenzé a utilizar al Padre Roussel como su secretario. Bajo la direccion del
Fundador, parecié progresar lo suficiente en la reforma de su caracter como para merecer, tras su
ordenacion, un nombramiento como director de la casa de Saint Hippolyte. Sin embargo, abandonado
a su suerte, sucumbié una vez mas a su debilidad [con graves acusaciones de inmoralidad] y fue



devuelto al Padre Fontaine en septiembre de 1840%'. Pero en enero de 1843, el Padre
Fontaine escribioé al P.Roussel que el arzobispo de Besangon habia perdido el manuscrito
Unico del primer volumen y que era necesario que comenzara la obra desde cero®.

Un examen de estos hechos y del contenido del primer volumen de esta edicién aclara los
siguientes puntos:

1. En su carta al Hermano Enderlin de 1840, el Padre Chaminade no declara expresamente
que él mismo esté escribiendo el "pequeno discurso" sobre la Santisima Virgen, sino
simplemente que pretende incluirlo en una nueva edicion del Manual. Facilmente podria haber
encargado la redaccién al Padre Fontaine, quien poseia una excelente formacion teoldgica®.

2. El hecho de que el Padre Fontaine entregara su obra al Padre Chaminade indica que
evidentemente intentaba expresar la doctrina del Padre Chaminade y no sus propias ideas
sobre el tema.

3. El examen del texto del primer volumen de la edicién de 1841-1844 revela una marcada
diferencia de contenido y estilo entre los primeros siete capitulos y el resto del libro, incluso
para el observador casual, lo que constituye una prueba inequivoca de una doble autoria.
Estos ultimos cinco capitulos, por lo tanto, probablemente se deban a la pluma del Padre
Narcisse Roussel. Esta suposicion se ve corroborada por el hecho de que el Padre Fontaine,
en su carta al Padre Roussel, se disculpa por haber omitido algunos pasajes extensos.

4. La evidencia interna indica una gran coincidencia entre las ideas expresadas en el texto y
las que se encuentran en las notas de instrucciones del Padre Chaminade, pero el estilo y la
redaccion difieren.

5. A pesar de que el Padre Fontaine sostiene que el Obispo perdié el manuscrito Unico y que

tuvo que reescribir todo el volumen, no podemos sino suponer que la frustracion que sintio al
enterarse de esta noticia lo llevo a emplear términos mas duros de lo que la realidad exigia.
Sin duda, la pérdida requirié un esfuerzo considerable por parte del Padre Fontaine, pero
evidentemente contaba con algunas notas previas para trabajar.

En nuestra opinion, pues, este tratado contiene sin lugar a dudas la doctrina del Padre
Chaminade sobre la Santisima Virgen, aunque su verdadero autor es el Padre Fontaine.

llamado inmediatamente a Burdeos. Alli reanudé su reforma personal y sirvié de nuevo como secretario
del Padre Chaminade. En medio de la crisis provocada por la renuncia del Padre Lalanne y un proceso
judicial que involucraba a la Compafia de Maria con el Sr. Auguste Brougnon-Perriére, el Padre
Chaminade se vio obligado por las circunstancias a nombrar temporalmente al Padre Roussel como
Segundo Asistente de la Administracion General. En ese cargo, el Padre Roussel, mediante astutas
artimafas, provocé la dimision del Padre Chaminade como Superior General en 1841, le impidié
nombrar a su sucesor y provocé la convocatoria del Capitulo General de 1845, que, afortunadamente,
nombro a otro para el puesto de Segundo Asistente. Al afo siguiente, abandoné la Compania de Maria.
(Cf. Cartas del P.Chaminade, 1V, pags. 164-165).

31 Cf. Cartas del P.Chaminade, V, pag. 207.

32 Carta inédita escrita por el Padre Fontaine el 21 de enero de 1843 al Padre Roussel. Archivos SM,
Roma. Caja 18.

33 Cf. supra, pagina 10.



10

C. Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP. Chaminade et Caillet®

En 1863, la Imprimerie de Gautheir publicé en Lons-le-Saunier el libro: Extractos de la
Coleccion de Circulares de los Reverendos Padres Chaminade y Caillet. Las «Circulares»
eran cartas o comunicaciones oficiales del Superior General, que proporcionaban informacion
o instrucciones pertinentes a toda la Compafiia de Maria o a determinados grupos. Esta
publicacion contiene ocho circulares seleccionadas del Padre Chaminade. Estan numerados
del 1 al 8, pero no son las primeras ocho de sus circulares® ni estan en orden cronoldgico.
Una comprobacién con los originales o las copias de los originales que se conservan en los
Archivos de la Companiia de Maria en Roma, revelé los siguientes hechos relativos a una
correcta interpretacion del término "Extractos".

N.° 1, 4 de enero de 1834. Incompleto; vocabulario y fraseologia editados.

N.° 2, 2 de octubre de 1834. Reproducido integramente.

N.° 3, 29 de agosto de 1838. Reproducido integramente; ligeramente editado.

N.° 4, 22 de julio de 1839. Reproducido integramente.

N.° 5, 20 de marzo de 1840. Reproduccion integra de una edicion impresa editada por el Padre Caillet.
N.° 6, 12 de mayo de 1840. R. integra; se ajusta a una edicién impresa posterior del original ligeramente
editado.

N.° 7, 8 de junio de 1840. Las paginas 11 y 12 del original se han omitido en los «Extractos»; el resto
se reproduce integramente segun una edicion impresa posterior.

N.° 8, 24 de agosto de 1839. Reproducido integramente, pero faltan los tres ultimos parrafos;
ligeramente editado®®.

Las circulares del Padre Caillet no se examinaron por no estar relacionadas con el tema de
esta tesis.

D. El Espiritu de Nuestra Fundacion

El Espiritu de Nuestra Fundacién es un intento de sintesis de la doctrina espiritual del Padre
Chaminade y contiene numerosas y extensas selecciones de sus cartas, circulares, notas de
instruccion y ensayos incompletos. Sin embargo, estas selecciones estan dispersas,
truncadas y, en algunos casos tan editadas, que las hacen inadecuadas para una
investigacion mas profunda.

En los Archivos de la Compania de Maria en Roma se conserva una copia del Espiritu de
Nuestra Fundacién anotada y corregida con vistas a una edicion revisada. En la portada del
Volumen | se encuentra la siguiente nota escrita a mano por el Padre Lebon, SM., y firmada
por él:

Las citas de la correspondencia autografa de nuestro venerado Fundador se han
realizado con religiosa exactitud.

Las citas de las notas tomadas en sus conferencias han sido retocadas, no en cuanto
al pensamiento, que debe reproducirse con la mayor fidelidad posible, sino en cuanto

34 El P.Joseph Caillet, SM., fue el segundo Superior General de la Compafiia de Maria, sucesor en el
cargo del Padre Chaminade.

35 Para una lista completa de las circulares del Padre Chaminade, cf. infra, pags. 29-33.

36 Para una reproduccién integra de esta circular, cf. Cartas del P.Chaminade, V, pags. 69-80. El Padre
Charles Dreisoerner, SM., publicé una excelente traduccion al inglés de esta circular en forma de
folleto, bajo el titulo «Carta a los predicadores de Retiros de 1839». Kirkwood, Mo.: Maryhurst Press,
1937 [La carta magna de la espiritualidad marianista, como se la conoce actualmente, es la n.1163].



11

al estilo, que necesariamente tuvo que corregirse. Lo mismo ocurre con varios otros
documentos, como, por ejemplo, los escritos editados por la oscura y confusa pluma de
Don David Monier.

Para mayor claridad, a veces se reordenan las palabras en las citas del Padre
Chaminade.

El signo de puntuacién a veces reproduce los textos originales, como suele ocurrir en
las notas autdgrafas de instruccion, y a veces indica la omision de un pasaje que no era
pertinente al tema.

Estos principios son los que siguié M. Coste, sacerdote de la Misidn, en su gran edicion
critica de las obras de San Vicente de Paul. (Cf. el prefacio de los dos volumenes de
las Conferences aux Prétres de la Mission.) H. L.3"

El Espiritu de Nuestra Fundacion, por lo tanto, no es una edicion critica de los escritos del
Fundador ni de sus primeros discipulos. Nunca se concibié como tal. Nunca pretendi6 ser
mas que una presentacion doctrinal y practica destinada principalmente a la instruccion de
los religiosos de la Compafiia de Maria.

El trabajo preliminar de esta iniciativa fue realizado por el Padre Charles Klobb, SM.%.
Consiste en notas escritas por él en dos grandes cuadernos titulados «Les enseignements du

37 H. L. [Henri Lebon], El espiritu de nuestra fundacién, Vol 1 [Los cuatro volimenes del ENF estan
traducidos al espaiiol y publicados en la Biblioteca digital marianista: biblioteca.familiamarianista.es]

38 E| Padre Charles Klobb, SM., fue quizas el primer miembro de la Compafiia de Maria en emprender
un estudio cientifico de sus documentos y fue, a todos los efectos practicos, el fundador de sus
Archivos. El padre Klobb naci6 el 8 de noviembre de 1866 en Mulhouse, Francia. Tras finalizar sus
estudios, ingresé en el noviciado de la Comparia de Maria en Ris-Oranges, cerca de Paris, en
noviembre de 1884. Tras emitir alli su primera profesion el 27 de septiembre de 1885, dedicé cinco
afnos a la docencia de historia, dos en Cannes y tres en Besangon. Recibié una excelente formacién
en el método historico critico con eminentes maestros parisinos y continué desarrollando a lo largo de
su vida su capacidad para la investigacion histérica. En octubre de 1891, fue enviado a Roma, donde
dedico tres afios de intensa y fructifera labor. Se matriculé en el Instituto Gregoriano, donde obtuvo los
titulos de Licenciado en Sagrada Teologia, en Derecho Canénico, Licenciado en Teologia y Doctor en
Teologia. Paralelamente, se dedicé al estudio de la arqueologia cristiana. Con este fin, se uni6 a la
Sociedad de Arqueologia Sagrada y asistié regularmente a sus reuniones. También dedicé mucho
tiempo a los estudios patristicos, adquiriendo un profundo conocimiento del griego y de las lenguas
orientales. Tras su ordenacion en 1894, regreso6 a Francia, donde enfermé y se vio obligado a pasar
un afo de descanso en Cannes. Ensefi6 teologia durante un tiempo en Merles y en diciembre de 1895
fue enviado a Paris para convertirse en secretario del padre Joseph Simler, entonces superior general
de la Compafiia de Maria. Durante los diez afios que ocup6 este cargo, su salud fue generalmente
delicada, pero su mente brillante se mantuvo activa. Viajando regularmente con el Buen Padre, domind
los idiomas aleman, inglés, espaiol e italiano. Estudio sirio en el Instituto Catélico de Paris y fue coautor
de la monumental biografia del padre Chaminade, escrita por el padre Simler [1901]. Este realizo los
trabajos preliminares del libro en el invierno de 1870-1871, mientras se encontraba confinado en la
ciudad de Paris sitiada durante la guerra franco-prusiana. En 1899, confié el trabajo realizado al padre
Klobb y le encargd que estudiara y coordinara lo que habia recopilado, y que continuara y completara
la investigacion. Asi, el Padre Klobb emprendié una serie de viajes siguiendo los pasos del Padre
Chaminade, reuniendo una vasta cantidad de material documental. El Padre Simler deseaba escribir
un libro sencillo, sin las numerosas referencias impuestas por el método histérico moderno, pero el
Padre Klobb se opuso e insistié en una documentacion rigurosa. Logré su objetivo, y el Padre Simler,
al no ser aficionado a una escritura tan meticulosa, le encargé el proyecto. Para la primavera de 1901,
el texto basico estaba completo y en el otofio de ese mismo afio se publicé el libro, cuya versién final
fue dada por el Padre Simler. Casi inmediatamente, las Hijas de Maria confiaron al Padre Klobb la
tarea de una nueva edicién de la biografia de Adela de Trenquelléon. Aceptd, pero fallecié antes de
completar la obra. Como resultado de sus investigaciones, el Padre Klobb recopilé6 un volumen de
escritos del Fundador y sobre él los organizé y catalogd, fundando asi los Archivos de la Compafiia de
Maria. El imaginé la publicacién de estos escritos. Para ello, compuso un catalogo de las cartas del
Padre Chaminade, indicando para cada una la fecha de composicion, el lugar de escritura, el



12

Fondateur par rapport a la Société et a son esprit». La organizacion, compilacion y finalizacion
del texto fue obra del Padre Henri Lebon, SM.?°, quien es el editor de esta obra.

El Espiritu de Nuestra Fundacién se divide en cuatro volumenes. Los dos primeros, sobre la
doctrina espiritual del Padre Chaminade, se publicaron en 1910 y el tercero, sobre las obras

destinatario, el destino de la carta, la naturaleza manuscrita de la carta, el secretario que la escribi6 (si
es el caso), su ubicacion actual y su objeto principal. También compuso un Catalogue des essais sur
la direction spirituelle, una serie de notas que comparan textos y determinan su origen, autenticidad y
valor. De aqui surgi6 otra obra titulada «Les Enseignements du Fondateur par rapport a la Société et
a son esprit». Estaba contenida en dos grandes cuadernos que el Padre Klobb llevaba consigo y desde
los cuales impartié numerosas conferencias y retiros en muchas casas de la Compafia de Maria. Se
convirtié en la base de la obra posterior, L’Esprit de Notre Fondation. En 1905 falleci6 el Padre Simler.
[Klobb fue designado para predicar el «Retiro de Fayt» a los capitulares que iban a elegir al nuevo
superior general. El retiro se llamé «El espiritu de la Compafdiia», y resulté una sorpresa para todos,
pues Klobb deslumbré a todos, ensefando el tesoro de los escritos fundacionales]. El Capitulo General
celebrado para elegir a su sucesor también elevo al Padre Klobb al puesto de Segundo Asistente. Su
primera asignacion lo envioé via India para visitar las casas de la Compafiia en Japén. De regreso via
Estados Unidos, enfermé durante el viaje por mar de Hawai a San Francisco, donde llegé justo un mes
después del famoso terremoto en esa ciudad. En lugar de retrasar su viaje para recuperarse
completamente, se mantuvo fiel a su horario y regresé a Francia en octubre de 1906. Su mal estado
fisico requirié su ingreso en un sanatorio en Leysin, Suiza. Alli murié el 16 de noviembre de 1906. (Cf.
Rev. Roberty J. C., "M. I'Abbé Charles Klobb," Apétre de Marie, XXIII (Nov. 1931) 207-213; (Dic. 1931),
254-258; (Feb. 1932), 335-341; (Mar. 1932), 379-384; (Abr. 1932), 407-414; XXIV (Mayo 1932), 14-20;
(Junio 1932), 56-60; (Julio 1932), 91-96; (Agosto-Septiembre 1932), 136-142; (Oct. 1932), 164-172.
39 El Padre Henri Lebon, SM., fue el mas famoso entre los «Tres Enriques», cuyo reinado en la
Administracién General comenzd justo después de la muerte del Padre Klobb. Naci6é en Besanzén el
6 de abril de 1861 y, tras completar sus estudios, ingresé en la Comparia de Maria el 23 de marzo de
1881. Tras su primera profesion de votos el 9 de abril de 1882, asistié al Instituto Catdlico de Paris
para prepararse para estudios teoldgicos. Mientras se dedicaba a ello, intentd escribir un Ceremonial
propio de la Compafiia de Maria, pero la obra resulté defectuosa y pronto fue abandonada en favor de
una obra de mayor aceptaciéon. En 1884 fue enviado a Saint Brieuc para ejercer como profesor de
filosofia y en 1887 recibio la orden de completar sus estudios teoldgicos en Roma. Cursé estudios con
los dominicos en la Minerva (Escuela teoldgica del convento Santa Maria Sopra Minerva, junto al
Pantedn) y se doctor6 en Teologia el 7 de junio de 1889. Regresé a Francia para dirigir la casa y la
escuela de Saint Brieuc. En 1896 fue nombrado Provincial de la Provincia del Mediodia, y sus cuatro
afos en ese cargo le valieron una reputacion de austeridad. Durante este periodo, un pesado bulto de
ropa blanca arrojado desde una ventana superior lo golpe6 accidentalmente, dejandole una lesion en
la pierna que le acompafaria de por vida. En septiembre de 1899 fue ascendido al puesto de Segundo
Asistente y en agosto de 1904, a Primer Asistente. Ocupo este cargo durante veintiocho afios. Cuando
se introdujo la causa de beatificacion del Padre Chaminade en Roma en 1912, emprendié un examen
detallado de los documentos pertenecientes al Fundador. Dos afios después, al estallar la Primera
Guerra Mundial, se quedd solo en Nivelles, Bélgica, encargado del cuidado de la casa y la proteccion
de los archivos. Dedicd sus cuatro afios de soledad al estudio exhaustivo de los escritos del Padre
Chaminade. El Padre Klobb habia reunido la mayor parte del contenido de los archivos y los habia
organizado segun lineas generales. Pero fue el Padre Lebon, un hombre cuidadoso y ordenado en
todo, quien realizé los detalles de la clasificacion. El padre Lebdn era un buen escritor y poseia un
estilo elegante. Durante su periodo como miembro de la Administracion General, dirigiod la mayor parte
de la labor editorial de la revista L’Apétre de Marie y contribuy6 con numerosos articulos, especialmente
sobre la historia de la Compania de Maria. Sus principales obras fueron la edicién de las Cartas del
P.Chaminade, cuyo conjunto de notas histéricas y resefas biograficas constituye quizas la herramienta
mas valiosa disponible para la investigacion histérica de la Compafia, y el Espiritu de nuestra
fundacioén, una exposicion metddica, ricamente documentada, de la espiritualidad y la labor apostdlica
marianistas. Ambas obras, aunque culminaciones de proyectos iniciados por el Padre Kiobb,
representan en su mayor parte la obra original del Padre Lebon. En 1933 se retiré del cargo, pero
acepto el titulo de consejero honorario del Buen Padre. Posteriormente, comenzé a escribir una serie
de libros de meditaciones, todos los cuales han sido bien recibidos por los miembros de la Compaiia.
El Padre Lebon fallecié el 23 de abril de 1943. (Cf. Joseph Coulon, R. P. Henri Lebon, Besancon:
Imprimerie de I'Est, 1949).



13

de la Compania de Maria, en 1916. El cuarto volumen, sobre la composiciéon de la Compania
de Maria y la formacién de sus candidatos, aun se encuentra en manuscrito [Los religiosos
marianistas de Estados unidos lo editaron y publicaron en 1977 y la edicién francesa fue en
2004. En 2018 se publicaron los cuatro volumenes en lengua espaniola, con traduccion y
edicién de Diego Tolsada SM].

E. Cartas del P.Chaminade

En 1930 se publicaron 1293 cartas del Padre Chaminade, en cinco volumenes por la
Imprimerie Havaux de Nivelles, Bélgica. Se trata, una vez mas, de la obra fundamental del
Padre Klobb, completada, editada y ricamente anotada por el Padre Lebon. La introduccién,
escrita por el Padre Ernest Joseph Sorret, entonces Superior General de la Compania de
Maria, enumera concisamente los principios y métodos observados en la publicacion.

Las cartas estan clasificadas por orden cronoldgico, salvo algunas pequefas
inversiones realizadas para agrupar algunas cartas que tratan el mismo tema. Se han
incluido todas las cartas del Padre Chaminade conocidas en ese momento (1930), salvo
un pequefno numero de escaso o nulo interés. Se reproducen integramente, salvo
algunos pasajes sin importancia, y sin variaciones, y ciertas palabras afiadidas,
modificadas o invertidas para mayor claridad; ademas, se tuvo cuidado de indicar estas
modificaciones con detalle. La ortografia se ha adaptado al uso moderno. El origen vy la
naturaleza de los manuscritos se indican al principio de cada carta. Algunos son
autografos del Padre Chaminade, mientras que un mayor numero han sido dictados y
firmados por él. De algunos, el texto original aun se conserva; de otros, solo se conserva
una copia o un borrador*,

Sin embargo, la informacion proporcionada sobre el origen y la naturaleza de los manuscritos
utilizados en la preparacion de los cinco volimenes no es del todo satisfactoria. Se utilizan
cuatro términos para indicar la naturaleza del manuscrito: Aut. (autégrafo), Copie (copia),
Orig. (original) y Brouillon (borrador). La abreviatura Aut., que indica una carta original de
puio y letra del Padre Chaminade, es suficientemente satisfactoria; pero la abreviatura Orig.,
que indica una carta original escrita a mano por uno de los secretarios del Padre Chaminade
y firmada de su pufio y letra, es una indicacion incompleta, ya que no revela el importante
hecho de quién era el secretario*', un hecho que se puede afadir faciimente, ya que esta
informacion esta disponible para la mayoria de las cartas. La misma critica se aplica a la
palabra Brouillon, que indica un borrador de una carta cuyo original ya no existe y de la que
no se tiene copia. La palabra Copie, que indica una copia de una carta original, no proporciona
detalles necesarios como quién hizo la copia y donde se puede o se encontro el original. Es
cierto que estos detalles a veces se incluyen en otras partes, ya sea en las notas a pie de
pagina o en los comentarios historicos que unen las cartas, pero la mayoria de las veces se
omiten por completo.

La coleccion presenta otro defecto. La decision del compilador de excluir cartas de "poco o
ningun interés" y omitir pasajes de "ninguna importancia”, aunque quizas necesaria por
razones econdémicas, fue lamentable desde el punto de vista de la investigacién cientifica. La

40 Cartas de P.Chaminade, |, pag. vi.
41 Para una lista de los secretarios conocidos del Padre Chaminade y las fechas de su mandato, cf.
nota 12 supra [Y la lista actualizada y completa, en «Escritos y Palabras», al final del volumen 7°].



14

investigacion reveld que estas cartas eran, en efecto, de "poco o ningun interés" en lo que
respecta al tema de la espiritualidad, pero son de innegable interés para el historiador. Hay
mas de quinientas de estas cartas inéditas. La investigacion también confirmé que los pasajes
omitidos eran, en efecto, de "ninguna importancia", pero su omision era agravante, ya que
requeria una comprobacién con el original para mayor seguridad, un inconveniente que podria
haberse evitado con una reproduccion integra de las cartas.

Aparte de estas pequefas imperfecciones, los cinco volimenes son de un valor inestimable.
El compilador, el Padre Lebon, no escatimoé esfuerzos para recopilar toda la informacién
posible sobre cada carta e incluirla en la abundante anotacién que ha insertado a lo largo de
la coleccién. Ademas de las indicaciones ya mencionadas, estas anotaciones son
principalmente de dos tipos: enlaces historicos y notas a pie de pagina.

Los vinculos histéricos proporcionan el contexto y las circunstancias necesarias para una
correcta interpretacion y apreciacion de las cartas, y las notas a pie de pagina ofrecen extensa
informacion biografica sobre los destinatarios y las personas a las que se hace referencia en
ellas, asi como aclaraciones sobre pasajes confusos, abreviaturas, referencias, etc. Las
Cartas de M. Chaminade son una herramienta indispensable para quien desee investigar la
historia o la espiritualidad marianista.

NOTA DEL EDITOR DE ESTA TRADUCCION AL ESPANOL: Tras el fin del embargo por parte de la
Santa Sede, de las cartas entre el 8 de febrero de 1844 hasta la carta final (N.1525), Ambrogio Albano
publicé estas cartas y afadié los fragmentos cortados y nuevas cartas encontradas posteriormente
(1978-1979). Las traducciones actuales del Epistolario (por ejemplo la espafola) publican ya todas las
cartas integras y ordenadas cronoldgicamente (SPM, Madrid, 2011-2016).

Il. Manuscritos

Los escritos inéditos del Padre Chaminade pueden dividirse convenientemente en cuatro
clases: A) manuscritos autégrafos, B) manuscritos oficiales dictados por el Padre Chaminade
y firmados por él, pero escritos de pufio y letra por uno de sus secretarios, C) manuscritos
copiados, es decir, obras escritas originalmente por el Fundador, pero de las que actualmente
solo existen copias no oficiales, y D) notas manuscritas de conferencias, instrucciones y
meditaciones impartidas por el Padre Chaminade y recogidas por miembros de sus dos
congregaciones religiosas.

NOTA DEL EDITOR DE ESTA TRADUCCION AL ESPANOL. Stanley ofrece las referencias a los
manuscritos y otros textos fundacionales, de los Archivos generales de la Compafiia de Maria, cuando
todavia no se habia hecho la actual reforma de lo que conocemos hoy como AGMAR (Archivos
generales marianistas, de la SM, en Roma) y su nueva catalogacién. Esta traduccion respeta la
referencia de catalogacion de Stanley, pero advierte que la forma para encontrar esos textos hoy, es
buscarlos o pedirlos por su nombre y afo (Ej. Retiro X, Notas de instruccién y su titulo correspondiente,
etc). Solamente en algunos casos la referencia es exacta, por ejemplo el Cuaderno autografo de
Mussidan o el “cuaderno D”. La guia mas completa hoy para localizar los manuscritos con la
catalogacion de AGMAR son los siete volumenes de “Escritos y Palabras”.



15

A. Los Manuscritos Autografos

Los escritos autografos del Padre Chaminade que poseemos hoy, son mucho mas numerosos
de lo que cabria esperar. Esto se debe no solo a los religiosos cuidadosos que los preservaron
cuidadosamente para nosotros y a los meticulosos que los recopilaron, sino incluso a la
policia del terror de Napoledn Bonaparte, que indirectamente fue la causa de la preservacion
de gran parte de ellos.

1. El Manuscrito de Mussidan

El manuscrito autdgrafo mas antiguo del Padre Chaminade se encuentra en un cuaderno
suyo con las «Reglas de la Congregacion de San Carlos de Mussidan». El Padre Chaminade,
siendo estudiante y profesor en el Colegio de Mussidan, fue miembro de esta asociacion
religiosa de sacerdotes que dirigia el Colegio. Recibié un [resumen] de las Reglas escrita por
una mano desconocida. El cuaderno contenia muchas paginas en blanco al final. EI Padre
Chaminade utilizé estas paginas para notas personales, evidentemente tomadas mientras
leia un libro titulado «De la Connaissance de Jésus-Christ»*2. Este cuaderno con el resumen
de las Reglas y sus notas autdgrafas, catalogado en los Archivos como "cahier JJJJ"
(Archivos: Caja 20), lleva el titulo: "Abrégé des régles de la Congrégation St. Charles a
Mussidan" y contiene 58 paginas. El indice y las paginas 75 a 88 son de pufio y letra del
Fundador.

2. Notas Personales del Fundador

Otro manuscrito sin fecha, pero muy antiguo, del Padre Chaminade es el titulado: «Exercices
pour exciter I'amour envers J.-C. N.-S». Es un fasciculo catalogado en los Archivos como
cahier Illl (Archivos: Caja 20) y contiene doce paginas de notas destinadas al uso personal
del Fundador.

3. Las Notas de Instruccion

El grupo mas voluminoso de manuscritos autdégrafos son sus "notas para las instrucciones”
(Charlas, conferencias, homilias) destinadas a sus congregantes en Burdeos.
Probablemente fueron escritas después de su regreso de Espafia (1800), pero con certeza
antes del 17 de noviembre de 1809*. Estos manuscritos se dividen faciimente en cuatro
grupos diferentes.

42 Estas notas estan numeradas del 1 al 8. Los numeros del 3 al 8 se tomaron de De la Connaissance
de Jésus-Christ de Caussel (Paris: Jean Thomas Herissant, hijo; Librairie, 1771), como sigue: n.° 3
(pag. 112); n.° 5 (pags. 115-116); n.° 6 (pag. 276); n.° 7 (pags. 282-283); y n.° 8 (pags. 284 y siguientes).
Estas ocho notas se citan en L'Esprit de Notre Fondation, vol. |, seccién 442, pags. 592-593.

43 El conocimiento de esta fecha surge de una circunstancia histérica. El 10 de junio de 1809, Napoleén
proclamé la anexion de Roma al Imperio francés. Tras la respuesta del Papa con una bula de
excomunion, la policia tuvo sumo cuidado para impedir su publicaciéon. Sin embargo, el marqués
Eugenio de Montmorency la llevé a Francia y varios congregantes de Paris la copiaron y distribuyeron.
En 1804 se habia establecido una comunién de oraciones entre la Congregacion de Paris y la de
Burdeos, y se inicié un intercambio epistolar entre algunos congregantes de ambas organizaciones.
Entre ellos se encontraban Jacinto Lafon, de Burdeos, y Alexis de Noailles, de Paris, uno de los
congregantes responsables de la distribucidn de la bula papal. Fue de Noailles quien entregd a Lafon
una copia del documento papal para su distribucién en Burdeos. A finales de agosto, la policia
descubri6 el asunto, arrestd a varios congregantes parisinos y confiscé sus documentos. El nombre de



16

a) Les cahiers gris (Archivos: Caja 9 [El Cuaderno 1: AGMAR 9.8.1]). Los cuadernos grises,
llamados asi por sus gruesas cubiertas de papel gris, se agrupan en ocho, de forma poco
precisa. Volumenes encuadernados con una gran cantidad de notas y bosquejos del Padre
Chaminade de instrucciones religiosas y sermones. El propio Padre Chaminade los describe
asi:

Los primeros ocho cuadernos contienen solo algunas notas informales, extractos o
partes de extractos. Hay muy poco orden o coherencia. Cuando el Padre Chaminade
necesitaba hablar sobre un tema religioso o moral, anotaba algunas ideas en una hoja
suelta y, cuando sentia que habia captado el tema, dejaba de escribir. La mayor parte
de estas notas no ha sido editada y fueron recopiladas en cuadernos por este secretario
hace tan solo unos meses. Dos de los cuadernos aun no estan forrados*.

Uno de estos dos cuadernos «aun no forrados» fue encuadernado en 1938. El otro se ha
perdido®. Los seis voliumenes restantes se conservan en su forma original. Estan numerados
del tres al ocho y llevan la inscripcién "Ne varietur" [texto definitivo, que no admite cambio] y
la firma del Padre Chaminade. El volumen sin numerar trata de la Santisima Virgen Maria, de
los deberes seculares y monasticos, y de la vida mistica. El numero tres trata de la vida de
Cristo segun el ciclo liturgico y en la Sagrada Eucaristia. El nUmero cuatro contiene dialogos
que se presentaran en las reuniones y conferencias de la Congregacion sobre la vida cristiana
y la muerte. El niumero cinco trata de los sacramentos y las virtudes; el numero seis, de las
cuatro Postrimerias; el numero siete, de la ensefianza moral cristiana; y el numero ocho, del
pecado y la penitencia. Las paginas 119 a 162 del cuaderno numero cuatro estan escritas a
mano por M. Roy, sacerdote de Burdeos que colaboré con el Padre Chaminade y su
Congregacion. El material de estas paginas se refiere a didlogos en forma de preguntas y
respuestas sobre temas como la fe, la esperanza y la caridad, las indulgencias y el
sacramento de la penitencia, temas que debian ser presentados a los congregantes en sus
reuniones.

b) Les cahiers cartonnés (Archivos: Caja 9). Estos cinco cuadernos con tapa de carton estan
numerados del uno al otro, aunque no se suceden en ese orden. Datan también del periodo
del Imperio*. Es mas probable que también estuvieran entre los documentos incautados el
17 de noviembre de 1809*. No todas estas notas estan escritas a mano por el Padre

Lafon se vio involucrado. El 19 de septiembre de 1809, a las seis de la manana, fue detenido por la
policia y encarcelado, primero en Burdeos y luego en Paris. Una investigacion exhaustiva exonero a
la Congregacion de Burdeos de toda implicacién, pero en noviembre Napoledn ordend la supresion de
todas las sociedades piadosas. En consecuencia, el Padre Chaminade fue detenido por la policia y
sus documentos fueron confiscados. (Cf. Simler, op. cit., pags. 235-242). En las observaciones que el
Padre Chaminade proporcioné a la policia en aquel momento sobre sus documentos, se encuentran
descripciones inequivocas de los manuscritos en cuestion. (Cf. Cartas del P.Chaminade, |, pags. 61-
62 [Cartan® 38y EP I, 72-73)).

44 Observations fournies par M. G. J. Chaminade sur divers items de l'inventaire de ses papiers (Cartas
del P.Chaminade I, n° 38, pp. 61-62y EP |, 72-73)

45 Aunque este volumen ya no existe y no hay indicios de qué ha sido de él, probablemente sea seguro
suponer que su encuadernacion se rompid y que sus paginas ahora estan reunidas bajo el titulo: les
grandes feuilles détachées. Cfr. A continuacion, pags. 22-23.

46 Manuscrito SSS, escrito a mano por la sefiorita Lacombe, fallecida en 1814, reproduce algunos
pasajes del cuaderno n° 5.

47 En la misma lista de observaciones a la policia sobre el inventario de sus papeles, incautado el 17
de noviembre de 1809, el padre Chaminade, tras su descripcion de los ocho cuadernos grises, afiade:
«La misma observacién se aplica a los demas cuadernillos del sefior Chaminade». Cf. Cartas del
P.Chaminade, I, 38, pag. 62.



17

Chaminade. Estan escritas por otros autores: paginas 22-24 del numero uno (escritura no
identificada); pags. 21-35 del niumero cuatro (escritura no identificada, excepto las paginas
24-31, escritas a mano por Adela de Trenquelléon*®); y paginas 15-16, 19-56 y 86 del nimero
cinco (escritura no identificada). Pero incluso cuando la letra no lo es, el material es del Padre
Chaminade, pues comenzo a usar secretarios poco después de su regreso de Esparia®.

c) Les grandes feuilles détachées [hojas sueltas] (Archivo: Caja 9). Cuatro carpetas con
varias hojas sueltas de notas aparecen en el Archivo bajo el titulo general: les grandes feuilles
détachées. Estas hojas tienen aproximadamente el mismo tamafio que los cuadernos grises
y las notas escritas en ellas son del mismo tipo. Hay buenas razones para creer que estas
hojas sueltas estuvieron encuadernadas y que constituyen el volumen que falta entre los
cuadernos grises.

Estas carpetas se agrupan de la siguiente manera:

Carpeta n.° 1: Contiene notas sobre los temas de conciencia y obediencia®. Estas notas, de
veintiocho paginas en total, se encontraron en la Misericordia en 1909. Se encuentran en muy
mal estado y faltan muchas.

Carpeta n.° 2: Contiene cincuenta y siete paginas de notas de instruccion. Para entregar a
los congregantes. Las paginas 23, 24 y 57 estan escritas a mano por el hermano David
Monier.

Carpeta n.° 3: Contiene notas sobre diversos temas. Consta de ciento ochenta y siete paginas
con un suplemento de veintiocho mas.

Carpeta n.° 4: Contiene ciento once paginas de notas sobre la Santisima Virgen Maria. El
original de la pagina uno se envio al noviciado marianista de Ferguson, Misuri, EE. UU., el 6
de enero de 1911.

d) Les petites feuilles détachées (Archivo: Caja 9). Reunidas en una caja con ese titulo, se
encuentran trescientas cincuenta y siete paginas de notas en hojas sueltas de
aproximadamente la mitad del tamafo de las paginas de los cuadernos grises. Contienen
notas sobre una amplia variedad de temas religiosos y estan escritas en el mismo estilo que
las notas de los cuadernos grises. Probablemente pertenecen al mismo periodo que las notas

48 Cuando escribié estas notas para el padre Chaminade, Adela de Trenquelléon, bajo la direccién
espiritual del padre Chaminade, era joven congregante en Agen [jen Trenquelléon!. Adela no hay
estado nunca en Agen como congregante, solo comenz6 a vivir alli en 1825, como religiosal],
Posteriormente cooperd con él en la fundacion de las Hijas de Maria Inmaculada.

49 Por ejemplo, paginas 17 a 27 del cuaderno n° 1. Incluyo una serie de notas sobre el Evangelio del
Cuarto Domingo después de Pascua. Las notas reflejan una linea de pensamiento coherente y una
unidad de estilo, pero las paginas 17 a 21 y 25 a 27 estan escritas por el Fundador, mientras que las
paginas 22 a 24 son de un secretario.

%0 Estas notas se refieren a los serments constitutionels o "juramentos a la Constitucién [civil del clero]"
prestados por muchos clérigos franceses durante [la Revolucién, de 1790 a 1800]. Tras su regreso del
exilio, el Padre Chaminade fue delegado por la Santa Sede para recibir a estos sacerdotes de nuevo
en la Iglesia. Cf. Simler, op. cit., p. 60.



18

incautadas por la policia, aunque no se mencionan en la descripcion del Padre Chaminade
citada anteriormente.

Las paginas 334-345 son un folleto sin fecha impreso por Didot Jeune (Paris) y llevan el titulo
de «Reglamento de Vida». Esta misma «Regla de Vida» aparece en la edicion de 1821 del
Manual del Servidor de Maria.

Los originales de las siguientes paginas ya no se encuentran en los Archivos de Roma:

Las paginas 20-23, tituladas "Sobre la fe", se enviaron a la Universidad de Dayton, Ohio, EE.
Uu.

Las paginas 226-229, tituladas "Constancia en la oracién", se enviaron al provincial
estadounidense el 4 de julio de 1902.

Las paginas 346-349, tituladas "El Estado religioso es el tesoro escondido”, se enviaron a
Saint Hippdlyte, Francia, el 20 de febrero de 1933.

4. Notas sobre la oracion mental

Varias notas autografas del Fundador sobre la oracion mental, que datan de 1818 y antes, se
encuentran en el cuaderno GGGG de los Archivos (Caja 20). Se pueden enumerar de la
siguiente manera:

a) Considerations a la lumiere de la foi (2 paginas).
b) De I'Oraison mentale (1 pagina).
c) De I'Excellence de la lumiére de la foi (2 paginas).

d) Méthode de I'Oraison mentale (6 paginas). Probablemente destinado a los “religiosos que
viven en el mundo™’

e) Méthode et pratique de l'oraison mentale (1 pagina). Destinado a la "vida religiosa en el
mundo".

f) De I'oraison mentale: De la Méditation ou Oraison de Discours (7 paginas).

5. Notas sobre la Congregacion (Archivos: Caja 47)

Seis de los escritos autografos del Padre Chaminade se refieren a su Congregacion en
Burdeos, a su naturaleza y a su labor. Son los siguientes:

51 Los “religiosos que viven en el mundo” eran un grupo de congregantes de élite que hacian votos
privados y practicaban las virtudes religiosas mientras estaban todavia viviendo "en el mundo". Ellos
sirvieron como la fuerza impulsora interna de la Congregaciéon. Cfr. Esprit de Notre Fondation, lll,
secciones 218-230, pags. 275-300.



19

a) Extrait des Registres du Conseil concernant la classe du Postulants. Es un extracto
tomado del acta de la reunién de marzo de 1807.

b) Des congrégations sous le titre de I''mmaculée Conception de Marie, Mére de Dieu. Es
una explicacion de quince paginas de la Congregacion.

c) De la Congregacion. Este manuscrito de once paginas sirvié de preparaciéon para el
siguiente trabajo.

d) Congrégation de I''mmaculée Conception de Marie. Esta obra de setenta y siete paginas
fue escrita en el verano de 1817 y constituye una extensa explicacion de la naturaleza y
organizacion de su Congregacion.

e) Observations sur le Conseil de M. le Directeur. Estas dos paginas de notas fueron escritas
en agosto de 1817.

f) Institut de la Congrégation des jeunes gens de Bordeaux. Este manuscrito, de tres paginas,
constituye otra explicacion de la naturaleza de su Congregacion.

6. Notas sobre el «Estado»®?

Ademas de los escritos sobre la Congregacion, un numero aun mayor de manuscritos o
folletos de la mano del Fundador se refieren a su grupo de élite de «religiosos que viven en
el mundo». Estas notas han sido recopiladas (Archivos: Caja 46) por un archivista anénimo y
rotuladas de la siguiente manera:

a) Notes sur l'institut (1 pagina).

b) De la fin prochaine de la Congrégation (4 paginas).

c) Observaciones generales para todos los estados religiosos (1 pagina).

d) CEuvres de zéle (1 pagina).

e) Etat religieux embrassé par des chrétiens dispersés dans le monde (2 paginas).

f) Etat religieux embrassé par des jeunes chrétiens dispersés dans la Société (3 paginas).
g) Centre de la Congrégation (5 paginas).

h) Statuts des jeunes congréganistes Religieux (32 articulos; 11 paginas).

i) Extrait de l'institut des Enfants de Marie (6 paginas).

j) Extrait du Réglement de l'institut des Enfants de Marie (8 paginas).

52 E| "Estado" era el nombre genérico del grupo de congregantes también conocidos como los
"religiosos que viven en el mundo"” [en realidad eran los estados 2° y 3°. El 1° era el estado de simple
congregante].



20

k) Pratique de la Garde du Cceur (3 paginas).

1) Régles de la Modestie chrétienne (6 paginas). Ideas tomadas de Tronson.
m) Le vceu d'Obeissance. (4 paginas)

n) Formules (3 paginas).

q) Etat religieux embrassé par de jeunes personnes dispersées dans la Société (6 paginas).
1) Statuts ou notes pour les jeunes Religieuses (4 paginas).

s) Du veceu de Chasteté (4 paginas).

t) Formules (2 paginas).

x) Réunion spéciale a I'honneur des dix vertus de la Sainte Vierge (8 paginas).
y) Reunién de los Dixaines (3 paginas).

z) Institut des Dames congréganistes religieuses (2 paginas).

aa) Institution du Culte perpétuel de Marie (1 pagina).

cc) Du Tiers Ordre des Filles de Marie (4 paginas).

7. Notas sobre la Constituciones de las Hijas de Maria (Archivo: Caja 38)

Con fecha de 1838, se encuentran dieciséis paginas de notas sobre la Constituciones de las
Hijas de Maria, la congregacion religiosa femenina fundada por el Padre Chaminade. Junto
con estas notas, cabe mencionar tres paginas de otras notas, probablemente anteriores,
sobre el Petit Institut®®.

8. Notas sobre la Constituciones de la Compaiia de Maria (Archivo: Caja 61).

Bajo el titulo general de notas sobre las Constituciones de la Compania de Maria, se pueden
agrupar seis conjuntos de notas autdgrafas del Fundador. Son las siguientes:

a) Plan de la Société de Marie considérée dans son organisation ou composition (3 paginas).
Estas notas fueron escritas antes de 1825, pues, de lo que dicen sobre el noviciado y los
estudios, la clasificacion de los miembros y los votos solemnes, se puede inferir que son
anteriores a los cuatro manuscritos siguientes.

53 Cf. mas adelante: B. Manuscritos oficiales. n°® 4. Manuscritos sobre las Constituciones de las Hijas
de Matria.



21

b) Notes directives sur la 3.2 partie des Constitutions (4 paginas) y Autres Notes Directives (4
paginas). Estos dos conjuntos de notas estan escritos en las mismas cuatro paginas, en
columnas paralelas. Fueron escritos entre los afios 1824 y 1830.

c) Division (Constitutions de 1839); Chapitre 1° Différentes Classes et Ordres (17 paginas).
Las paginas 11 y 12 de este conjunto inacabado de notas se encuentran actualmente en el
Seminario Internacional Marianista de Friburgo, Suiza [hoy en AGMAR].

d) Notas sobre las diferentes clases de la Compafia de Maria (1 pagina). Este breve
manuscrito fue escrito entre 1825 y 1828.

e) Observaciones sobre las Constituciones de la Compafia de Maria (12 paginas).

Estas notas fueron enviadas por el Fundador al Padre Lalanne®, en Gray, Francia, en 1828,
mientras este ultimo redactaba las Constituciones en colaboraciéon con el Padre Chaminade.

f) Constituciones de la Companiia de Maria (35 paginas). Estas notas fueron escritas entre
1834 y 1838 y constituyen la base del texto de las Constituciones de 1839.

9. Notas sobre la Direccién Espiritual [«Cuaderno D»]

Tras la redaccion de las Constituciones de la Compafiia de Maria, la mayor preocupacion del
Padre Chaminade fue la edicién de un manual de direccion espiritual segun el espiritu y el
«camino de perfeccion» que proponia a sus discipulos. Hizo numerosos intentos de escribir
dicho ensayo, pero todos quedaron inconclusos y apenas siquiera comenzados. Esta masa
de ensayos incompletos es, en cierto modo, lamentable, ya que su gran niumero y la similitud
de sus titulos a menudo dan lugar a mucha confusion, y el hecho de que el Padre Chaminade
nunca terminara ninguno, lleva a muchos a concluir -falsamente-, que el Fundador nunca
pudo decidir cual seria su "camino"; de hecho, nunca tuvo uno en particular. Nadie que haya
leido todos estos intentos podria llegar a tal conclusion, pues la constancia de los principios
alli expresados no deja lugar a dudas de que su estado incompleto se debid, no a la confusion
mental del Fundador, sino a la sobrecarga de trabajo de un hombre muy ocupado. Estas
notas, contenidas todas en el «Cuaderno D» (Archivo: Caja 18), pueden enumerarse de la
siguiente manera:

a) Institut de la Societé de Marie. Este conjunto de notas sobre la perfeccion religiosa en la
Compaiiia de Maria probablemente es anterior a las de 1828 y posteriores®. Se trata de una
serie de notas de ocho paginas sobre el objetivo de la Compafia de Maria y los medios para
alcanzarlo®®.

54 Uno de los siete miembros fundadores de la Compafia de Maria y el primero en ofrecer sus servicios
al Padre Chaminade, el Padre Lalanne fue siempre el discipulo predilecto del Fundador. Era un hombre
capaz, reconocido como tal por el Padre Chaminade y elegido por él en ese momento para colaborar
en la redaccién de las Constituciones de la Compariia de Maria.

%5 Ni la palabra Institut utilizada en el titulo de este conjunto de notas ni la divisién del objeto de
perfeccion que alli se encuentra, se utilizaron después de 1829.

56 Cf. Esprit de Notre Fondation, |, secciones 451-462, paginas 603-610.



22

b) Société de Marie: Principes de sa Constitution et de ses reglements (14 paginas). Este
manuscrito contiene una serie de notas sobre el nombre de la Compaifiia, los votos en general
y los votos en particular. Aunque parece ser anterior a 1828, podria datar de 1831 o 1838.

c) Manuel de direction a la vie et aux vertus religieuses dans la Société de Marie (19 paginas).
Estas notas parecen haber sido compuestas en 1837 o 1838.

d) Société de Marie considérée comme Ordre religieux®® (2 paginas). Estas notas datan de
1838,

e) Manuel de direction a la vie et aux vertus religieuses dans la Société de Marie®® (11
paginas). Estas notas también datan de 1838.

1) Principios de direccién (2 paginas). Notas escritas en 1838.

g) Idées sur la direction de la Société de Marie dans les voies de la Perfection Religieuse®
(2 paginas). Notas escritas en 1838.

h) Résumé des principes de direction (1 pagina). Esta nota, de sélo unas pocas lineas, no
esta fechada. [Se puede suponer de los mismos anos de las demas notas del Cuaderno D].

10. Notas de Retiros (Archivo: Caja 10)

Entre las notas autégrafas del Padre Chaminade se encuentra una serie relacionada con los
retiros que predicé. Estos retiros, en su mayoria, eran los retiros anuales impartidos a los
miembros de sus congregaciones religiosas. Hay cinco carpetas de notas:

a) Plans de Retraits es el titulo de una carpeta que contiene dieciocho paginas de notas sin
fecha para retiros. Evidentemente, estaban destinadas a varios retiros diferentes. Las paginas
de estas notas no estan numeradas.

b) Retrait de 1816 es una carpeta de 14 paginas de notas.
c) Retrait de 1817 es una carpeta de 13 paginas de notas.

d) Retrait de 1819 es una carpeta que contiene 14 paginas de notas para el retiro anual de
1819 y cuatro paginas de notas para un retiro breve impartido durante la octava de la
Inmaculada Concepciéon de ese mismo afo.

e) Retrait de 1834 es una carpeta de 7 paginas de notas autografas.

57 Se hace referencia al quinto voto de «enseignement et de la doctrine» (ensefianza y doctrina), que,
segun la nota de un archivista, no entr6 en vigor hasta 1818.

%8 Cf. Esprit de Notre Fondation, |, seccién 112, pags. 144-147.

%9 Cf. Ibid., Il, secciones 891-894, pags. 468-470.

80 Cf. Ibid., I, seccién 960, pags. 558-559.



23

11. Notas Autografas Recientes

Solo se conserva un manuscrito autégrafo (cuaderno HHHH: Caja 20) que data de 1843 y se
titula Notas sobre el Amor de Dios. Estas notas (35 paginas) probablemente sirvieron como
preparacion para una serie de conferencias impartidas en Santa Ana, Burdeos, ese mismo
ano®’.

B. Manuscritos Oficiales

Bajo la clasificacion de manuscritos "oficiales" se incluyen todos los manuscritos escritos a
mano por uno u otro secretario del Padre Chaminade, firmados por él o que de alguna manera
indiquen que fueron promulgados por él. Con algunas excepciones importantes, esta lista se
compone de documentos de caracter administrativo o legal.

1. Circulares

Las circulares, o cartas dirigidas por el Padre Chaminade a todos los miembros de su
congregacion religiosa, constituyen la mayor parte de los manuscritos oficiales. Hasta la
fecha, no se ha publicado una lista completa de estas circulares, aunque la mayoria de las
cartas han aparecido impresas, ya sea en los Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP.
Chaminade et Caillet®? o en las Cartas de M. Chaminade®:. La lista que sigue se compuso a
partir de una copia encuadernada de todas las circulares del Padre Chaminade que se
conserva en los Archivos de la Compafiia de Maria en Roma (Caja 14). Este libro, sin paginar,
se titula Circulaires: R.P.Chaminade: 1823-1849. La lista, que incluye la fecha de emision de
cada carta, su tema, su numero de paginas, una mencion de su autenticidad y una indicacion
de su paradero en caso de publicacion, se divide en dos partes: a) las circulares generales,
dirigidas a todos los miembros de la Compania de Maria, y b) las circulares especiales,
dirigidas a un grupo especifico dentro de la Compafia de Maria: los directores, los jefes de
cocina, los sacerdotes o una comunidad particular de marianistas.

a) Circulares generales:

(1) 6 de febrero de 1825: Instrucciones Cuaresmales para el Instituto;** (1 pagina; manuscrito
original). Cartas de M. Chaminade, |, pag. 636.

(2) 20 de febrero de 1828: Peticion de oraciones por el éxito de la revision de las
Constituciones; 2 paginas; manuscrito original. (Cartas de M. Chaminade, Il, pags. 308-310.)

(3) Cuaresma de 1828: Reglamento para la Cuaresma; 1 pagina; manuscrito original.

61 Cf. mas abajo, las notas de Paul Bonnefous tomadas en Ste. Anne, pag. 53.

62 Cf. supra, pag. 13.

63 Cf. supra, pags. 17-19.

64 La Compafia de Maria y las Hijas de Maria se consideraban una sola fundacién conocida como el
«Instituto de Maria».



24

(4) 20 de octubre de 1829: Reglamento para el mantenimiento de los registros de
inscripciones; 3 paginas; manuscrito original.

(5) 12 de noviembre de 1833: Reglamento relativo a las inscripciones; 1 pagina; manuscrito
original de Bonnefoi®. (Cartas de M. Chaminade, lll, pags. 341-342.)

(6) 4 de diciembre de 1833: Notas sobre los votos perpetuos y temporales; 2 paginas;
manuscrito original de Bonnefoi.

(7) 4 de diciembre de 1833: Noticias sobre la Administracion General de la Sociedad y la
creacion de casas centrales; 3 paginas, documento original de Bonnefoi (Cartas de M.
Chaminade, lll, pags. 356-359).

(8) 4 de enero de 1834: Deseos de Ao Nuevo y noticias generales; 4 paginas; documento
original. (Lettres de M. Chaminade, lll, pags. 364-367 y Extraits du Recueil des Circulaires
des RR. PP. Chaminade et Caillet, pags. 5-7).

(9) 2 de octubre de 1834: circular de cuatro paginas (copia del original de Rebsomen ) que
acompanaba a las copias del Extrait des Réglements généraux de la Société de Marie
(documento original; 28 paginas). La circular de cuatro paginas se encuentra en Lettres de
M. Chaminade, lll, pags. 452-457 y en Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP.
Chaminade et Caillet, pags. 7-10. El Extrait, una revisién del primer libro de las Constituciones

85 El Hermano Charles Bonnefoi, S. M. (1795-1855), originario de Gray, Francia, se uni6 a la Compafia
de Maria en 1826 gracias al Padre Lalanne, entonces director del Colegio Marianista de esa ciudad.
Fue secretario primero del Padre Lalanne y luego, en 1833, del Padre Chaminade. En 1835 fue
nombrado Secretario General de la Compafia. Posteriormente, fundé y dirigidé las obras de la
Compafiia en Francia, en Barsac (1841), Coubeyrac (1849) y Villenave d'Ornon (1855), donde fallecid.
Fue un hombre de profunda fe, gran austeridad y firme determinacion. Tenia modales distinguidos,
amaba el orden y era devoto de la Regla; pero tenia un caracter duro y dogmatico que con el tiempo
le causé dificultades con sus cohermanos e incluso con el Fundador. (Cf. Cartas del P.Chaminade, I,
pag. 532.)

66 E| Padre Georges-Jerome Rebsomen, SM. (1839-1910) entré en contacto con la Compafiia de Maria
en su ciudad natal, Saint Hippolyte, Francia. En 1857 comenzé su noviciado de dos afios en
Ebersmunster, donde, como era costumbre, comenzé a hacer copias para su uso personal de la
Constitucion [4,?] y los escritos ascéticos del Fundador. Poco después de sus primeros votos en 1860,
fue nombrado maestro de novicios en Graz, Austria, donde continué simultdneamente sus estudios
teoldgicos. Fue ordenado alli el 19 de julio de 1863 y en septiembre de 1864 regres6 a Francia como
capellan en Ebersmunster. Poco después, una reforma de las Constituciones impuso cambios en la
organizacion del noviciado (reduccién a un afio, aboliciéon de noviciados separados para las diferentes
categorias, exclusion de todo interés externo, presbitero-maestro), y el Padre Rebsomen fue
encargado de la revisién en Ebersmunster. Durante este periodo, escribié una obra titulada Catecismo
del Estado Religioso y un libro de Examenes Particulares. El 1 de junio de 1868, regres6 a Graz para
reorganizar el noviciado. Desde 1880 y hasta su fallecimiento, se le encargé la edicion del Ordo de la
Compaiiia. EI 6 de octubre de 1883, regresd a Francia para convertirse en maestro de novicios en Ris.
Alli escribié un Catecismo de la Vida Interior, un tratado de Mariologia y un libro de Notas Histéricas
sobre la Comparnia de Maria. De 1885 a 1900 fue capellan en Luche y luego, durante algunos meses,
en Bellevue. Finalmente, en 1901, fue enviado a la Administracion General, donde fallecié en Nivelles,
Bélgica, en 1910. El Padre Rebsomen era conocido como un hombre de fe y un modelo de pobreza
religiosa. Era exigente consigo mismo y con sus pupilos, y meticuloso y ordenado en su trabajo. Realizé
incesantes investigaciones sobre la historia y la doctrina espiritual de la Compaiia de Maria,
recopilando con avidez todo lo relacionado con ella. Por esta razon, durante los ultimos nueve afios de
su vida trabajé como archivero de la Compainiia. (Cf. Henri Lebon, "L'Abbé G.-J. Rebsomen", L'Apbtre
de Marie, VI (abril de 1910), 447-450; y VIl (mayo de 1910), 17-23).



25

de 1829, se distribuy6é porque el Padre Chaminade temia que los Hermanos estuvieran
perdiendo su fervor primitivo.

(10) 29 de agosto de 1838: Noticias de las Constituciones; 4 paginas; documento original.
(Lettres de M. Chaminade, IV, pags. 355-359 y también Extraits du Recueil des Circulaires
des RR. PP. Chaminade et Caillet, pags. 10-13.)

(11) 22 de julio de 1839: Anuncio de aprobacion de Roma; 3 paginas; copia litografiada del
original. (Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP. Chaminade et Caillet, pags. 13-16.)

(12) 24 de agosto de 1839: Circular sobre Estabilidad; 7 paginas; documento original.
(Lettres de M. Chaminade, V, pags. 69-80 y Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP.
Chaminade et Caillet, pags. 61-68.)

(13) 5 de septiembre de 1839: Presentacion de las Constituciones de 1839; 1 pagina; copia
litografiada del original. (Cartas de M. Chaminade, V, pags. 88-89.)

(14) 9 de septiembre de 1839: Presentacion de la carta de Gregorio XVI; 2 paginas, copia de
Rebsomen del documento original. (Cartas de M. Chaminade, V, pags. 94-96.) Junto con esta
circular se enviaron 12 paginas (litografiadas) de correspondencia con la Santa Sede.

(15) 11 de enero de 1840: Respuesta a las felicitaciones de Afio Nuevo; 2 paginas; documento
original. (Cartas de M. Chaminade, V, pags. 136-137.)

(16) 20 de marzo de 1840: Instruccion sobre la Pobreza; 5 paginas; copia litografiada del
original. También existe una copia impresa de esta circular (Imprimerie Gounouilhou,
Burdeos, Francia). Lleva el numero 3 y esta fechada el 29 de diciembre de 1852. El texto de
esta edicion impresa fue ligeramente editado por el Padre Caillet. (Extraits du Recueil des
Circulaires des RR. PP. Chaminade et Caillet, pp. 16-22.)

(17) 12 de mayo de 1840: Instruccién sobre la Obediencia; 13 paginas; copia litografiada del
original. También existe una copia impresa (Impremerie Gounouilhou, Burdeos, Francia).
Lleva el numero 4. (Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP. Chaminade et Caillet, pp.
22-36.)

(18) 8 de junio de 1840: Instruccion sobre la Castidad; 20 paginas; copia litografiada del
original. También existe una copia impresa revisada (Impri-merie Gounouilhou, Burdeos,
Francia). Lleva el numero 5. (Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PP. Chaminade et
Caillet, pags. 37-61).

(19) 7 de enero de 1841: Confianza del Gobierno de la Compainiia a la Administracion General;
4 paginas; copia litografiada del original. (Lettres de M. Chaminade, V, pags. 260-264).

(20) 21 de marzo de 1841: Respuesta a los deseos onomasticos; 2 paginas; documento
original. (Lettres de M. Chaminade, V, pags. 298-299).

(21) 19 de agosto de 1844: Circular del Padre Chaminade sobre su renuncia; 2 paginas;
documento original.



26

(22) 5 de junio de 1848: Analisis de su acta de dimision; 4 paginas; copia litografiada del
original.

(23) 26 de mayo de 1849: Circular que acompafia a las copias del Juez.

Sentencia Arbitral, que restituyé a Chaminade sus derechos de propiedad, 2 paginas, copia
impresa.

Todas las circulares anteriores estaban dirigidas unicamente a la Compania de Maria o al
Instituto (sus dos congregaciones religiosas). Se conserva una circular general dirigida
exclusivamente a las Hijas de Maria. Es la del 25 de agosto de 1840, en la que nombra a un
Superior General provisional para las Hijas de Maria. En los Archivos se encuentra una copia
mecanografiada de dos paginas del original de Roussel. (Cartas de M. Chaminade, V, pags.
201-204).

b) Circulares especiales:

(1) 2 de septiembre de 1823: Carta a los religiosos de Saint-Rémy; 2 paginas; el manuscrito
es una copia de la autografa. (Cartas de M. Chaminade, |, pags. 477-479).

(2) 11 de marzo de 1834: Aviso a un Maestro de Novicios; 4 paginas (mas un anexo de dos
paginas titulado: Notas sobre el noviciado); original de Bonnefoi. (Cartas de M. Chaminade,
lll, pags. 390-401). Esta carta, escrita al Padre Chevaux, representa otro de los intentos del
Padre Chaminade por escribir un manual de direccion espiritual para sus hijos.

(3) 15 de marzo de 1834: Circular a los directores y adminstradores sobre la contabilidad; 2
paginas; copia del original de Bonnefoi. (Cartas de M. Chaminade, Ill, pags. 406-407).

(4) 9 de mayo de 1834: Circular confidencial a los Jefes®’; 2 péaginas; copia hecha por
Rebsomen (Cartas de M. Chaminade, lll, pags. 149-420).

(5) 15 de abril de 1836: A todos los Jefes de las casas de Alsacia; 4 paginas; documento
original. (Lettres de M. Chaminade, lll, pags. 604-611).

(6) 26 de agosto de 1837: Circular a los Directores sobre el Padre Lalanne; documento
original; 3 paginas. (Lettres de M. Chaminade, 1V, pags. 218-220).

(7) 21 de agosto de 1837: Circular a los Directores; 1 pagina; copia del documento original de
mano desconocida.

(8) 19 de febrero de 1839: Circular a los Jefes sobre el nuevo tercer asistente; 2 paginas;
documento original. (Lettres de M. Chaminade, IV, pags. 457-459).

67 Bajo el término general de “jefes” de la Compafiia de Maria se incluian no solo los directores, sino
también los jefes de los tres oficios: celo (capellanes), instruccién y temporalidades (administradores).



27

(9) 18 de febrero de 1840: Circular a los Directores sobre el reglamento financiero; 3 paginas;
copia impresa; y una circular de introduccién; 3 paginas; copia litografiada del original de
Bonnefoi. (Lettres de M. Chaminade, V, pags. 149-153).

(10) 8 de marzo de 1840: Circular a los sacerdotes de la Companfia; 1 pagina; copia
litografiada del original. (Lettres de M. Chaminade, V, pags. 160-161).

(11) 22 de diciembre de 1847: Carta a los Jefes de la Compaiia; 4 paginas; copia litografiada
del original.

(12) 26 de junio de 1846: Protesta a los directores de la Compania contra el Padre Caillet; 9
paginas; copia litografiada del original.

(13) 29 de junio de 1846: Circular a los directores de la SM contra el Padre Caillet; 3 paginas;
copia litografiada del original.

(14) 20 de noviembre de 1849: Carta a los maestros de novicios; 2 paginas; copia del
documento original.

2. Cartas y ordenanzas oficiales (Archivo: Caja 14)

Ademas de las cartas circulares, tanto generales como especiales, existen otras cartas de
caracter administrativo dirigidas a particulares por el Padre Chaminade en su calidad de
Superior General y/o Fundador de la Compania de Maria. Son las siguientes:

a) 12 de noviembre de 1833: A Caillet y Mémain; 1 pagina; copia del manuscrito original de
Bonnefoi. (Lettres de M. Chaminade, lll, pags. 341-342).

b) 26 de octubre de 1835: A Monier y Bonnefoi; 1 pagina; copia del documento original de
Bonnefoi por Rebsomen. (Cartas de M. Chaminade, lll, pag. 541.)

c) 16 de septiembre de 1838: Carta al cardenal Lambruschini y tres cartas al papa Gregorio
XVI; copias de los originales. (Cartas de M. Chaminade, 1V, pags. 367-376.)

d) 15 de octubre de 1839: Al sefor Roussel, nombramiento para la Administracion General;
1 pagina; copia del original de Bonnefoi por Rebsomen. Una nota a lapiz indica que esta carta
es anterior a la fecha y que aparece en el registro de obediencias solo a finales de 1840.

e) 21 de marzo de 1840: Reglamento relativo a Ebersmunster; 4 paginas; documento original
de Bonnefoi.

f) 26 de mayo de 1844: Carta al padre Caillet (segunda renuncia); 1 pagina; copia del original
autografo por Rebsomen.

g) 2 de diciembre de 1847: Carta circular a los arzobispos y obispos. Sobre los derechos del
Fundador: 4 paginas; copia litografiada del original.



28

h) 15 de diciembre de 1847: Carta circular a los Arzobispos y Obispos; 3 paginas; copia
litografiada del original.

3. Manuscritos relativos a las Constituciones de las Hijas de Maria Inmaculada (Archivo:
Caja 38)

La redaccion de las Constituciones de una congregacion religiosa es siempre un proceso
largo y tedioso que implica mucha reflexion y numerosos cambios. Normalmente, el autor de
estas Constituciones es el fundador de la Congregacion si es competente. El Padre
Chaminade sin duda lo fue. Dedicé la mitad de su vida al estudio de las Reglas y
Constituciones de un gran numero de o6rdenes religiosas®® y, aunque solicitd la ayuda de
algunos de sus discipulos para redactar las Constituciones de sus propias congregaciones,
las ideas que contienen son enteramente suyas. Los manuscritos oficiales que participaron
en la edicion de las Constituciones de las Hijas de Maria Inmaculada son los siguientes:

a) Proyecto de un Instituto de Congregaciones Religiosas bajo el titulo de Hijas de Maria.
Esta breve obra de siete paginas, escrita andnimamente pero corregida por el Padre
Chaminade, fue escrita en 1815. Es el primer intento del Padre Chaminade de plasmar por
escrito las ideas que tenia en mente para la congregacion religiosa que deseaba fundar.

b) Grand Institut. EI Gran Instituto, terminado en diciembre de 1815%, fue la obra mas
importante del Padre Chaminade sobre la vida religiosa y la base de todos sus escritos
posteriores en este sentido. Contiene 501 articulos en 60 paginas. Escrita de puioy letra por
el hermano David Monier, fue cuidadosamente corregida por el padre Chaminade en algun
momento antes de junio de 1816.7°

c) Conferences tenus sur la rédaction de l'institut des Filles de Marie au mois d'aout 1816. En
el mes de agosto de 1816, el Padre Chaminade mantuvo una serie de conferencias no
sabemos con quién en las que examind seriamente los fundamentos de su nueva
congregacion. El manuscrito (15 paginas) de estas conferencias esta a cargo del Hermano
David Monier™".

d) Institut des Filles de Marie (Petit Institut). Inmediatamente después de las conferencias
mencionadas, el Padre Chaminade edité un resumen del Gran Instituto (48 articulos, 5

% Para una excelente y concisa historia de la redaccion de las Constituciones de ambas
congregaciones religiosas del padre Chaminade, Cf. El Espiritu de Nuestra Fundacioén, Il, secciones
803-839, pp. 396-418.

69 Cf. Carta del padre Chaminade a Adela de Trenquelléon, n° 59, 6 de diciembre de 1815. (Cartas del
P. Chaminade, I, pp. 100-101.)

0 Existen otros cinco manuscritos de esta obra: uno es otra copia corregida por el padre Chaminade;
el segundo, escrito en dos cuadernos, fue enviado a Mount St. John, Dayton, Ohio, EE. UU., en 1938.
La tercera, que contiene Unicamente la tercera y la cuarta parte, fue la copia enviada al arzobispo
d'Aviau de Burdeos el 3 de junio de 1816; y las cuatro y cinco son copias de mano andnima.

" Existe una segunda copia cotejada de 12 paginas de pufio y letra anénimo.



29

paginas) titulado: Instituto de las Hijas de Maria, conocido popularmente como el Petit Institut.
La copia original esta a cargo del Hermano David Monier y anotada por el Padre Chaminade.

e) Reglament General. El Reglamento General, compuesto por 269 articulos en 35 paginas,
fue escrito poco después de que el Padre Chaminade completara el Grand Institut. 59 y fue
concebido como complemento de dicho documento. La copia conservada en los Archivos
lleva la inscripcion «Secretario General de M. Chaminade», pero no se ha identificado la
letra™.

f) Reglaments particuliers. Reglamentos particulares, redactados poco después del
Reglamento general™, que contenia normas especiales relativas a las Superioras, Maestras
de novicias y otros funcionarios importantes. Existen varias copias, todas de pufo y letra del
Hermano David Monier™.

4. Manuscritos relativos a las Constituciones de la Compaiia de Maria

La redaccion de las Constituciones de la Compania de Maria no se llevd a cabo
independientemente de la de las Hijas de Maria. Esta ultima congregacién se fundd un afno
antes que la primera, pero en realidad, en la mente del Padre Chaminade, la Compafiia de
Maria y las Hijas de Maria solo formaron una unica organizacién («Instituto de Maria») con
un unico propdsito e inspirada por la misma doctrina espiritual. Por lo tanto, los manuscritos
relativos a las Constituciones de la Compafiia de Maria se basan en los documentos descritos
en la seccioén anterior. Cronolégicamente son:

a) L’Institut de Marie. Las Constituciones primitivas de la Compafiia de Maria, como a veces
se denomina a esta obra, se titulaban simplemente el Instituto de Maria. Se dividian en cuatro
partes. Las tres primeras fueron escritas por y de puno y letra del Fundador, y la cuarta,
relativa al gobierno de la Compaiiia, fue editada y de pufio y letra por el Hno. David Monier.
Solo las tres primeras partes se sometieron a la aprobacion del Arzobispo de Burdeos’ ya
que la cuarta parte no fue del agrado del Fundador. El documento original (11 paginas),
terminado el 27 de agosto de 1818, se conservaba hasta la fecha en el Museo de la Compafiia
de Maria, pero préximamente se depositara en sus Archivos en Roma, probablemente en la
caja 61.

Un segundo manuscrito (7 paginas), la copia conservada en el Noviciado de San Lorenzo,
contiene solo las tres primeras partes y esta escrito de forma anénima. Una tercera copia,

72 Existe una segunda copia corregida de pufio y letra del Hermano Monier; cotejada copia; y otras tres
de escritura anénima, una de las cuales esta incompleta.

73 Se envié una segunda copia a Mount St. John, Dayton, Ohio, EE. UU.

74 Cf. la carta del Padre Chaminade a Adela de Trenquelléon, 30 de diciembre de 1816. (Cartas del P.
Chaminade, I, pags. 138-140).

S Los Reglamentos Particulares también se publicaron en las Constituciones del Directorio del Instituto
de Hijas de Maria, Tours: Madre e Hija, 1888.

76 Cf. Carta del Padre Chaminade al Padre Chevaux, 23 de febrero de 1833. (Cartas del P.Chaminade,
[, pags. 246-248).



30

escrita a mano por el Padre Chevaux’’ y el Hermano Perriguey’® (16 paginas), se limita a las
tres primeras partes y cuenta con una declaracion de autenticidad al final firmada por el Padre
Chevaux. Todos estos manuscritos se encuentran en la Caja 61 del Archivo. [El Instituto de
Maria, primera Regla de la SM, es un calco del Pequerio Instituto de las Hijas de Maria].

b) Constitutions de la Societé de Marie (1829): fueron fruto de la colaboracion del Padre
Chaminade y el Padre Lalanne. El Archivo (Caja 61) contiene dos ejemplares de esta edicion:
uno completo, de 94 paginas, y el otro, incompleto, contenido en tres cuadernos.

Con un total de 67 paginas’™ Esta edicion nunca se publico debido a los disturbios que
acompafaron la Revolucién de 1830.

c) Extraits des Reglaments Généraux de la Societé de Maria, del Oficio de Celo, a veces
denominado las Constituciones de 1834, fue el primer libro revisado de las Constituciones de
1829. Se publicé como carta circular el 2 de octubre de 1834. La copia, certificada por el
Hermano Bonnefoi, que se conserva en los Archivos (Caja 61), tiene 68 paginas, de las cuales
las seis primeras corresponden a la carta de presentacion.

d) Constitutions de la Societé de Marie (1838). Dos manuscritos (incompletos) fechados en
1838 contienen el texto basico (Libro Il, Titulo I) de las Constituciones publicadas en 1839.
(Archivo: Caja 61).

e) Constitutions de la Societé de Marie (1839). El Padre Chaminade completé la revision del
segundo libro de las Constituciones de 1829 en 1839. El documento original no se ha
conservado. Solo existen unos pocos ejemplares (Archivo: Caja 61) de la edicion litografiada
de 60 ejemplares publicada ese afio®® [La primera edicion de 1839 es manuscrita y se envid
asi a las comunidades; la edicion publicada como libro impreso es de 1847].

7 "E| P.Jean Chevaux, SM., (1796-1875), tercer Superior General de la Compafiia de Maria, naci6 en
1796 en Jouhe, Francia. Ingres6 en el seminario de Besangon, y aunque tuvo mucho éxito en sus
estudios, se retird, considerandose indigno del sacerdocio. En 1825 solicité el ingreso en la Compaifiia
de Maria en Saint-Rémy como hermano obrero del campo, pero al descubrir sus aptitudes y estudios
previos, el Padre Chaminade le ordené completar su teologia. Tras su ordenacién, permanecio en
Saint-Rémy, encargado del celo, hasta diciembre de 1841, cuando fue nombrado Provincial de Alsacia
y el primer Provincial de la Sociedad. En 1845, el Capitulo General lo nombré Primer Asistente del
Buen Padre Caillet en Burdeos. Al mismo tiempo, fue nombrado maestro de novicios en Sainte-Anne,
donde adquirié renombre como un habil director espiritual de almas. El Capitulo General de 1868 lo
nombroé Superior General, cargo que aceptd unicamente por orden del Cardenal Mathieu, Presidente
del Capitulo, y que ejercidé hasta su fallecimiento el 15 de diciembre de 1875. (Cf. Cartas de M.
Chaminade, Il, pags. 270-272).

78 El Hermano Auguste Perriguey, SM. (1797-1834) nacié en Accolans, Francia; ingresé en la
Compafiia de Maria en St.-Laurent, Burdeos, en 1825; y trabajé en el Hospital Saint-Jacques de
Besangon, y luego en Saint-Rémy, donde fallecié prematuramente a consecuencia de un accidente.
Trabajé en la Compania de Maria como hermano docente. (Cf. Cartas de M. Chaminade, I, pag. 238).
9 Existen también otras dos copias: una (incompleta) de 104 paginas (edicion del Padre Lalanne) y la
otra, de 98 paginas, de pufio y letra del Padre Chevaux. (Cf. Archivos: Caja 61).

80 También existe una copia de pufio y letra del Padre Chevaux. (Cf. Cahier Chevaux, Archivos: Caja
61, pp. 119-223).



31

5. Manual de Direccion (1828)

Solo queda un manuscrito mas por clasificar, aunque no es de caracter administrativo ni legal.
Se trata del manuscrito original del manual de direccion compuesto por el Padre Chaminade
en 1828 y titulado: «Direccion de la Compafia de Maria por los caminos de la Salvacion».
Este manuscrito de 15 paginas, etiquetado como cuaderno G, Archivos SM: Caja 18 [EP
VI,76], esta escrito a mano por Jules Chaminade®' y corregido meticulosamente por el
P.Chaminade de su propia mano.

C. Los manuscritos copiados

Los primeros marianistas no contaban con literatura espiritual propia publicada, tenian poco
tiempo para escribir y carecian de recursos para pagar una gran cantidad de impresiones. La
dificultad se resolvié gracias a la ayuda personal para la transcripcion

de cualquier documento disponible. Durante el noviciado, los candidatos copiaban para uso
personal las Constituciones o parte de ellas, asi como otros materiales esenciales.
Posteriormente, como miembros profesos, mantuvieron esta practica, copiando todos los
tratados, ensayos o cartas del Fundador que pudieron conseguir. Un gran numero de los
cuadernos que contienen estas transcripciones se conservan en los Archivos de la Compania
de Maria en Roma, y constituyen la mayor parte de una serie de cuadernos con letras de la
AalaZ delaAA alaZZ; de la AAA ala ZZZ; y de la AAAA a la ZZZZ. La mayoria de los
manuscritos copiados provienen de esta fuente; algunos se han obtenido gracias a la labor
de los archeros de la Compafiia. En orden cronolégico, estos manuscritos son:

1) Estatutos de la Comunidad de Hijas de Maria (1814) (Archivo: Caja 38). Esta obra contiene
16 articulos en tres paginas. Se trata de una copia del texto preparado por el Padre
Laumont®2, y enviado al Padre Chaminade®. Representa el primer intento de preparacion de
las Constituciones de las Hijas de Maria [Inmaculada]. Las ideas son del Padre Chaminade,
pero la ejecucion es del Padre Laumont. 2) Andlisis de las dos primeras partes del Instituto
de Maria: fue escrito en mayo de 1816 y enviado por el Padre Chaminade al Arzobispo d'Aviau
de Burdeos para solicitar su consejo sobre las dificultades que tenia con el Obispo Jacoupy
en relacion con las Hijas de Maria.® La copia (12 paginas) que se conserva en los Archivos
(Caja 38) de la Compafiia de Maria es de mano desconocida.

3) Tres Ordenanzas sobre los Consejos, el Régimen y la Obediencia es el titulo de una obra
(Archivos: Caja 38) perteneciente a las Hijas de Maria. La copia del Archivo esta fechada el
17 de agosto de 1821, tiene seis paginas y contiene unicamente las partes referentes a la
dieta y a la obediencia.

81 Jules Chaminade (1809- ¢ ?), sobrino del P.Chaminade. Profesé en 1822 y fue secretario del
fundador del 1826 al 1829. Dej6 la SM en 1830.

82 E| Padre Laumont era sacerdote de Agen, amigo del Padre Chaminade, y colaboré con él en la obra
de la Congregacion y en la fundacién de las Hijas de Maria. Posteriormente se convirtié en miembro
afiliado de la Compafiia de Maria. (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, pp. 89 y 180)

8 Cf. Carta del Padre Chaminade a Adela de Trenquelléon, 1 de diciembre de 1814. (Cartas del P.
Chaminade, I, 53, pp. 89-90.).

84 Cf. Carta del Padre Chaminade al Arzobispo d'Aviau, 31 de mayo de 1816. (Cartas del P.Chaminade,
1, 67, pp. 111-112.)



32

4) De l'oraison mentale es una obra sobre la oracion mental que data de los primeros afios
del Instituto. Existen dos ediciones de este tratado.

La primera edicion se compone del tratado propiamente dicho, mas dos partes adicionales:
a) Abrégé de la méthode d'oraison en forme de catéchisme y b) Férmula de preparacion a la
oracion. Existen cinco copias de estas ediciones, de esta manera:

Cuaderno caja Paginas Copistas Observaciones

W 18 35-36 Morfaux® Completa

MMM 20 1-29 Fidon®® Abregé perdido
XXX 20 1-16 Andénimo Completa

YYYY 20 1-14 Completa

AAAAA 20 57-75 Solo tiene el tratado

85 |ouis Morfaux (1802-¢ ?), nacido en Branne, Francia, el 29 de abril de 1802, era maestro de profesién
y conocio la Compafiia de Maria a través de los retiros para maestros impartidos en Saint-Rémy.
Ingreso al noviciado en septiembre de 1828, trabajé en Saint-Rémy y Orgelet, y finalmente abandond
la Compania. (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, p. 516 y Registre d'Inscription du personnel et des
novices de Saint-Laurent, julio de 1820 a agosto de 1831).

8 padre Anthony Fidon, SM., (1806-1874) nacié en Charmoille, Francia. Asistié al seminario de
Besancon, pero, al igual que el padre Chevaux, se retird por humildad y se dedic6 al comercio. Mas
tarde, en 1834, se unié a la Comparia de Maria en Saint-Rémy. Trabajé sucesivamente en Saint-
Hippolyte, Bordeaux, Courtefontaine, Marast y Ebersmunster. Durante ese periodo, fue ordenado
sacerdote. En 1840, se le encargé la direccién de la Institucion Sainte-Marie en Besangon hasta 1860,
cuando fue nombrado Provincial de la Provincia del Franco Condado, cargo en el que fallecié en 1874.
Fue reconocido como un religioso modelo y un hombre de oraciéon (Cartas del P.Chaminade, IV, pags.
361-362).



33

Girardet®”
Gobat®

La segunda edicion de esta obra consistio en una revision del tratado propiamente dicho y de
las dos adiciones, a las que se afnadié un tercer apéndice titulado: Meditacion sobre el texto:
Estatuto vigente. Nueve ejemplares en los Archivos:

Cuaderno Caja paginas Copista Observaciones

R 18 1-25 Andénimo Completa

T 18 1-22 De Lagarde®® “

U 18 1-15 Andénimo ¢

HH 18 1-37 Gouverd® “

I 19 1-40 Chevaux®" Meditacién perdida
DDD 20 17-37 Fontaine® Completa

11 20 1-11 Bousquet?% Meditacion perdida

87 El Hermano Francis Girardet, SM., (1818-1892), de Grand-Chaline, Francia, realizé su vocacion bajo
la influencia del Padre Leo Meyer, SM., en Courtefontaine e ingres6 en la Compariia de Maria el 21 de
octubre de 1835. Trabajé un tiempo en Courtefontaine y, en 1840, con tan solo veintidés afos, fue
nombrado director de Saint-Dié. En 1844 fue nombrado maestro de novicios en Ebersmunster y en
1853 se hizo cargo de todo el establecimiento. Durante los dieciséis afios que ocupo ese puesto, ejercio
una profunda influencia en toda la provincia de Alsacia. En esa época también publicé dos libros de
meditaciones: El arte de llegar a ser mejor y Meditaciones para el mes de Maria. En 1865, el Capitulo
General de la Compania de Maria envié al Hermano Girardet, junto con el Padre Lalanne, a Roma para
solicitar la revocacién de la Animadversion que modifico el caracter de la Compania de Maria. En 1869
fue nombrado Secretario General de la Compafiia de Maria, cargo que ocupé hasta su fallecimiento
en 1892. El Hermano Girardet fue un hombre de energia incomparable, enemigo de los compromisos,
un trabajador incansable y poseedor de una inteligencia clara y practica. (Cf. Cartas del P.Chaminade,
IV, pags. 273-275.)

8 E| Hermano Pierre Gobat, SM. (1828-1893) nacié en Delemont, cantén de Berna, Suiza, el 9 de
septiembre de 1828. Fue alumno de los marianistas en Colmar, Francia, y en septiembre de 1843
ingresé en el noviciado de la Compania de Maria en Courtefontaine. Trabajé como profesor en
Friburgo, Courtefontaine, Obernai y Saint-Hippolyte, y como administrador del Colegio Stanislas de
Paris, donde falleci6 el 25 de septiembre de 1893. (Cf. expediente: Gobat, Pierre, Archivos de la
Compainiia de Maria, Roma; Caja 201.)

8 E| Padre Louis de Lagarde, SM., (1833-1884) naci6 en Paray-le-Monial, donde nacié el 7 de abril de
1833. Ingresé en el noviciado marianista en 1852 y permanecié alli en Courtefontaine y Burdeos hasta
1855, cuando fue enviado a Paris como prefecto. De 1855 a 1859 fue profesor en St. Jean d'Angely vy,
de 1859 a 1861, superior en Moissac. Fue enviado a Paris en 1861 y en 1862 asumi6 el cargo de
subdirector del Colegio Stanislas. En 1868 fue nombrado Primer Asistente, cargo que ejercié hasta su
fallecimiento el 4 de septiembre de 1884 en Bellevue. (Cf. expediente: de Lagarde, Louis, Archivos de
la Compafiia de Maria, Roma; Caja 201.)

% E| Hermano Aimable-Constant Gouverd, SM. (1807-1880), de Bretonvillers, Doubs, conocié a la
Compariia de Maria en Saint-Rémy. Ingresé en el noviciado de San Lorenzo en 1827, donde recibié
parte de su formacion del propio Padre Chaminade. Trabajé como profesor en varias escuelas de la
Compafiia de Maria y fue el fundador de dos de ellas: Morez (1849) y Olonzac (1851), donde paso la
mayor parte de su vida. Murié durante el retiro en Besanzén en 1880. (Cf. Cartas del P.Chaminade,
I, p. 543.)

91 Cf. nota 77.

92 Cf. nota 24.

9 El Hermano Pierre Bousquet, SM. (1795-1869) naci6 en Burdeos en 1795 y en 1817 ingresé en la
Congregacion del Padre Chaminade en esa ciudad. En 1818 se convirtié en el primer novicio de la
Compaifiia tras su fundacion. Inicialmente trabajé en Burdeos y luego fue enviado con la comunidad
original a Saint-Rémy, donde fue responsable de Asuntos temporales. En 1830 fue nombrado director
de un orfanato en Besanzon y en 1835 regres6 a Saint-Rémy para ser maestro de novicios de los
Hermanos obreros. Durante este periodo, abandoné la Compania para unirse a los Trapenses, pero



34

\AAY) 20
WWW 20

1-18

Andnimo
Demangeon®

Completa
Meditacion perdida

5) Otro método de oracién. Otro tratado sobre la oracion mental, que data de los primeros
afnos de la Compafiia es el titulado: Otro método [EP V,22]. Es un texto que se basa
estrechamente en el texto autdgrafo titulado “De la oracién mental. Meditacion™® [EP VI, 1].

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
X 18 30-4 Auguste® Completa
GG 19 101-111 Fidon “

6) Precis de l'oraison donné par M.Chaminade au Noviciat de St.Laurent. Otro ensayo sobre
la meditacion, sin fecha, pero que se remonta a los primeros afios de la Compania. Es el
‘resumen de la oracién” como se le llama comunmente. Conservamos cinco copias

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
X 18 41-46 Auguste Completa
(0]0) 19 101-105 Andénimo “
uu 19 79-81 Andnimo ¢
HHH 20 119-121 Chevaux “
QQQQ 20 7-12 Andnimo “

7) La direction sur la méthode d’oraison. Este ensayo de oracion mental data de un periodo
posterior [EP VI, 79; afio 1830]. No se sabe con certeza hasta qué punto fue su autor el
P.Chaminade. Hay cinco copias:

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
T 18 23-27 De Lagarde Completa
U 18 16-19 Andénimo ¢
HH 19 38-46 Gouverd “
VVV 20 53-56 Andénimo ¢
WWW 20 19-22 Demangeon “

la vispera de recibir el habito cambié de opinidn y regresoé a sus funciones en Saint-Rémy. En 1840,
se hizo cargo de nuevo del orfanato de Besanzon, pero pronto enfermé gravemente y se retird a Courte-
fontaine, donde vivié, aunque con gran sufrimiento, hasta el 26 de julio de 1869. (Cf. Cartas del P.
Chaminade, Il, pags. 79-80).

94 El Padre Charles Joseph Demangeon, SM. (1830-1915), naci6 en Saint-Dié, Francia, el 17 de julio
de 1830. Ingreso en el noviciado de los marianistas en Santa Ana, Burdeos, y profesé el 14 de octubre
de 1851. Fue director en varias casas de la Compaiiia y, finalmente, asistente del Superior General.
Murié el 25 de septiembre de 1915. (Cf. expediente: Demangeon, Charles, Archivos de la Compafiia
de Maria, Roma; Caja 201)

9 Cf. pagina 24.

% Auguste Brougnon-Perriére (1792-1874), conocido comunmente como Monsieur Auguste, nacié en
Burdeos en 1792. Estudid en el Instituto de Estebenet y, al finalizar sus estudios, permanecié alli para
impartir clases. En octubre de 1808 ingresé en la Congregacion del Padre Chaminade y en 1817 fue
uno de los siete miembros fundadores de la Compafiia de Maria. Fue puesto a cargo del grupo de la
Pension de rue Menuts, que funciond en 1818 junto a M. Estebenet, hasta que la SM la adquirié (1819).
Posteriormente, el colegio se traslado a la rue Mirail (1825). EI Padre Chaminade, envié a M. Auguste
a Saint-Rémy. Este, sin embargo, decidié abandonar la Compaiia (1832). Fallecié en agosto de 1874
en Terrenegre, cerca de Burdeos. (Cf. expediente: Brougnon-Perriere, Auguste, Archivos SM, Roma,
Caja 16; y Notes historiques sur les prétres de la Société, manuscrito inédito del sefior Boby conservado
en los mismos Archivos, Caja 16, p. 61.)



35

8) Explicacion del silencio de las pasiones. Uno de los puntos mas originales de la
espiritualidad marianista es el esquema vy la organizacion de las virtudes que proponia a los
miembros de la Compania como escala hacia la perfeccion. El plan original de estas Virtudes
de Preparacion, Purificacion y Consumacion se atribuye al Padre Chaminade y se explica
detalladamente en varios tratados de sus discipulos®’. Entre las virtudes de la preparacion se
encontraban los «cinco silencios», uno de los cuales era el silencio de las pasiones. Esta
explicacién de dicha virtud fue dada por primera vez por el Padre Chaminade en el noviciado
de San Lorenzo. Se conservan dos copias de esa época:

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
w 18 14-19 Morfaux Completa
HH 19 93-97 Gouverd “

9) De la oracion de fe y presencia de Dios. Este tratado de la oracion mental, muy popular
entre los miembros de la Compafiia, a juzgar por la cantidad de ejemplares que se conservan,
fue escrito por el P.Chaminade antes de 1830 [EP VI, 80]. Los ejemplares son los siguientes®:

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
A 18 105-123 Anoénimo Completa
@) 18 1-10 “ “
R 18 26-40 “ “
u 18 21-30 “ “
DD 19 1-20 Etevignot® Incompleta
TT 19 1-16 Andénimo Completa
AAA 20 1-20 Soliel'® “
DDD 20 1-16 Fontaine ¢
EEE 20 160-177 Roy0! “
N 20 65-78 Bousquet? Incompleta
PPP 20 1-18 Andénimo Completa

7 Direction sur I'Institut des Filles de Marie (también llamado: Cahiers de Direction) del Hno. David
Monier, SM.; Exercices Spirituels (o Direction de la Société de Marie) del Padre Lalanne, SM.; Direction
sur l'Institut de Marie del Padre Charles Rothea, SM; y Catecismo de los Silencios y Catecismo de
d’Epuracién, de Adéle de Trenquelléon.

% Otro ejemplar de este tratado, de la mano del Hermano Romain, SM. (cf. nota 12), se conserva en
la biblioteca del Superior del Seminario Internacional Marianista de Friburgo, Suiza.

99 El Hermano Louis Etivignot, SM. (1824-1900) nacié en Serre-les-Sapins el 3 de mayo de 1824.
Ingreso en el noviciado de Courtefontaine y realizé su primera profesion alli el 8 de agosto de 1842.
Sirvié en la Compafiia como profesor y director de escuelas (1849-1861 y 1866-1868). Fallecio el 19
de septiembre de 1900. (Cf. expediente: Etivignot, Louis, Archivos de la Compania de Maria, Roma;
Caja 201).

100 Justin Soliel era originario de Eynet, Dordofa. Ingresé en la Compafiia de Maria en 1826 y fue
profesor en Saint-Rémy y Saint-Hippolyte. (Cf. Lettres de M. Chaminade, Il, p. 498.)

10T El Hermano Arnaud Roy, SM., (1809-1888) naci6 el 11 de julio de 1809 en Bayén, Francia, e ingreso
en el noviciado marianista de Burdeos en agosto de 1831. Fue profesor en Moissac, Villeneuve,
Castelsarrasin, Clairac, Gensac, Brusque y San Nicolas, y director de la escuela de Belmont (1847-
1861). Fallecio el 5 de enero de 1888 en Moissac. (Cf. expediente: Roy, Arnaud, Archivos de la
Compaiiia de Maria, Roma; Caja 201.)



36

10) Manuel de direction a la vie et aux vertus religieuses de la Société de Marie (1829). Entre
los numerosos tratados inacabados del Fundador se encuentra el manual de direccion que
escribié en 1829 [EP VI, 83]. El documento original se ha perdido, pero se conservan cinco
copias realizadas por los primeros miembros de la Sociedad

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
F 18 1-12 Andénimo Completa (¢4,el original?)
JJ 19 1-35 Fridblatt'? “
YY 19 1-19 Anoénimo ¢
CCC 20 1-37 “ “
SSSS 20 1-12 “ “

11) Notes du B. P. Chaminade sur les observations de M. Lalanne. A partir de 1829 surgieron
varias diferencias de opinidon entre el Padre Lalanne, director de St. Remy, y el Hermano
Dominic Clouzet, administrador de la misma casa. Estas diferencias, al principio, solo se
referian a la direccion de la casa de St. Remy, pero pronto derivaron en un desacuerdo sobre
los principios basicos de la existencia de la Compafia. Los comentarios del Padre Chaminade
sobre las observaciones del Padre Lalanne nos han sido conservados por el Padre Chevaux.
(Cahier Chevaux, Archivos: Caja 61, pags. 21-24). Suya es la Unica copia que se conserva.

12) Notas del B. P. Chaminade sobre las observaciones del Sr. Clouzet. El Padre Chaminade
también hizo una serie de comentarios sobre las observaciones del Hermano Clouzet. Estos
también nos han sido conservados por el Padre Chevaux en el Cahier Chevaux, Archivos:
Caja 61, pags. 25-30.

13) Pratique d'oraison mentale [Practica de oracion mental. EP VII,11] es un largo ensayo
catequético sobre la oracién mental. Fue escrito por el Padre Chaminade en 1832. Se
conservan cinco ejemplares, todos incompletos:

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
BB 19 1-26 Andénimo Incompleta
QQ 19 1-14 “ “
11 20 19-63 “ “
PPPP 20 1-112 “ La mas completa de las cinco
QQQQ 20 13-35 “ Incompleta

[14) Lettres sur la direction spirituelle al maitre des novices d'Ebersmunster. [Cartas a un
maestro de novicios. EP VII, 17]. En 1835, el Padre Chaminade intenté una vez mas
proporcionar a su congregacion un manual de direccion, esta vez en forma de una serie de
diez cartas al maestro de novicios de Ebersmunster. Se conservan dos ejemplares de esta
importante serie. Son los siguientes:

192 E| Padre André Fridblatt, SM., (1802-1861) fue un antiguo Provincial de Alsacia. Cfr. Calendrier
Nécrologique des Religieux de la Société de Marie (1937: Henri Proost & Cie., Bélgica), 2 de noviembre.



37

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
RR 19 1-72 Chevaux Completa
VvV 19 105-126 Grandmougin'® | Solo cartas de uno a cinco

15) Méthode d'oraison sur le symbole [Método de oracién sobre el simbolo. EP VII, 34]. Este
ultimo tratado del Padre Chaminade sobre la oracion mental fue escrito en 1840 y se inspird
principalmente en el libro del Padre Nouet L'Homme d'Oraison (El hombre de oracién). Es
una obra muy practica. Se conservan seis ejemplares:

Cuaderno Caja Paginas Copistas Observaciones
Y 18 23-56 Andénimo Probable copia de EE
EE 19 27-63 “ Completa
LL 19 1-14 De Lagarde Incompleta
\AY, 19 45-74 Grandmugin Completa
WWwW 19 1-29 Andénimo Incompleta
GGG 20 1-30 Roussel'® Completa

16) Reglement général Noviciat de Saint-Laurent, Bordeaux (Reglamento general en la
reapertura del noviciado de San Lorenzo). [EP VII,33]. Solo se conserva una copia, la del
Padre Chevaux (Cuaderno Il, Archivos: Caja 19, (pp. 73-94) Se conservan restos de este
reglamento escrito por el Padre Chaminade en 1841 para el noviciado.

17) Resoluciones a tomar para una persona que trabaja de escrupulos. (2 paginas). Estas
notas, contenidas en las paginas 53-54 del Cahier Chevaux (Archivos: Caja 61), podrian
haber estado dirigidas al Sr. Paul Bonnefous, un joven candidato a la Compafiia, quien estuvo
bajo la direccion del Padre Chaminade durante sus ultimos afios.

D. Las Notas Manuscritas

Es practica comun que los primeros miembros de una congregacion religiosa anoten para la
posteridad las palabras y los actos de su Fundador. Esto es particularmente cierto en lo que
respecta a las homilias, conferencias e instrucciones que les imparte. En el caso del Padre
Chaminade, estas notas provienen de tres fuentes diferentes: las tres congregaciones
religiosas que fundé o ayudd a fundar (Obra de la Misericordia, Hijas de Maria, Compania de
Maria). Naturalmente, el valor de estas notas difiere considerablemente, segun el cuidado
que el autor puso en preservar el pensamiento y la expresion del P.Chaminade.
Afortunadamente, a menudo existen varios conjuntos de notas para una misma conferencia,
a veces incluso un conjunto de notas del propio Fundador, lo que las hace muy fiables en los
puntos en que coinciden.

103 Jean Baptiste Grandmougin naci6 en Servonce, Francia, e ingresé en el noviciado de la Compafiia
de Maria en 1840 en Courtefontaine. No hay constancia de su perseverancia en la Compania. (Cf.
Registro de entradas en la Compafiia de Maria, 1817-1865, pag. 48).

104 Cf. nota 30.



38

1. Conferencias impartidas en la Misericordia

Ocho conjuntos de notas diferentes, seis de ellas anénimas, nos registran once de las
conferencias sobre temas espirituales impartidas por el Padre Chaminade a las Hermanas de
la Misericordia, una congregacion religiosa que ayudo a fundar en Burdeos para atender a
chicas en rehabilitacién tras su vida de prostitucion. Se encuentran copias de estas notas en
la Caja 48 de los Archivos de la Compafia de Maria en Roma [EP V, 46 y EP V, Anexo 3].
Los temas de estas conferencias, las fechas en que se impartieron y las notas que las
registran se detallan a continuacion:

CLAVE: El manuscrito A es el de M.de Lamourous'®; el Ms B es el de Sor Estanislao'’; los
manuscritos C,D,E,F,G y H son anénimos.

Tema Fecha
Sobre la naturaleza del Estado religioso 19 noviembre 1819

Paginas
1-6
46-49
70-76
103-107
7-12
49-51
76-81
108-110
13-16
52-54
82-87
111-114
126-133
16-19
54-57
88-92
115-119
129-133
20-25
58-63
93-98
120-125
134-138

El Estado religioso, vida de oracion 4 diciembre 1819

La Oracioén de fe: Nuestro Método 14 enero 1820

Amor de Dios: Sus Motivos 21 febrero 1820

Debemos estar crucificadas 3 marzo 1820

MOOW>MUOW>MUOW>TO®W>00®>=

195 Maria Teresa de Lamourous (1754-1836) naci6 en Barsac el 1 de noviembre de 1754, en el seno
de una familia noble. Durante la Revolucién Francesa, estuvo bajo la direcciéon espiritual del Padre
Chaminade, permaneciendo asi hasta su fallecimiento el 14 de septiembre de 1836. Con su ayuda y
consejo, fundé y dirigioé la Misericordia en 1801 para el cuidado de chicas penitentes. De esta obra
surgié una congregacion religiosa aprobada por Roma en 1865. La causa de beatificacion de la sefiorita
de Lamourous se introdujo en Roma el 14 de noviembre de 1923. (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, pag.
10) [Declarada Venerable en 1989].

1% Hermana Estanislao (1799-1871) naci6 en Jegun, Francia, en 1799; fue recibida en la Casa de la
Misericordia en 1817. Alli hizo su primera profesion el 5 de agosto de 1827. Fue tesorera hasta 1843,
cuando fue a fundar una casa en Pian. Once afos después se trasladé a Cahors para colaborar con
una casa que deseaba afiliarse a la Misericordia. Finalmente, en marzo de 1867, sucedid a la sefiorita
Saure como Buena Madre. (Cf. «La Maison de la Miséricorde de Bordeaux», L’Apbtre de Marie, V
(octubre de 1908), 204-208 y Liste des premieres directrices de la Miséricorde de Bordeaux, Archivos
SM, Roma; Caja 48).



39

Tema Fecha Paginas

26-28
99-102
139-141
150-153
174-177

La vida religiosa comparada con la Vida de los | 10 marzo 1820
bienaventurados

29-31

154-156
178-180
190-193

Felicidad de la Vida Religiosa 21 marzo 1820

31-34

157-160
181-185
194-202

La Libertad de los Hijos de Dios en los Santos y | 4 abril 1820
los Religiosos

35-38

161-164
186-189
199-202

Las Causas de la Impecabilidad de los Santos 7 abril 1820

La Rectitud de Corazoén 25 abril 1820 39-42
142-144

165-168

43-46
64-70
145-149
169-173

Sobre la Necesidad de la Oracién 9 mayo 1820

'I'II'I'IUJ)>'I'II'I'I)>IG)'I'I)>IG)'|'|)>IG)'|'|>G)"'||'|'|O>§
»

2. Conferencias impartidas a las Hijas de Maria

Los originales de ocho conjuntos de notas de conferencias impartidas a las Hijas de Maria
por el Padre Chaminade se conservan en el Archivo de las Hijas de Maria, y copias de ellas
en el Archivo de la Companiia de Maria en Roma (Caja 39). Tres de estos conjuntos estan
fechados.

a) Tres conferencias del Buen Padre sobre la fe (1820). Roma, una copia mecanografiada (2
paginas) de estas notas de Adela de Trenquelléon'”’. [Las tres conferencias sobre la fe,
anotadas por Adela son de 1821 (EP VI, 13). En 1820 efectivamente el fundador dio tres
conferencias a las Hijas de Maria, pero el tema fue la Ascética y la perfeccion espiritual (EP
V, 13). Ver la referencia en el apartado: €e)].

197 Adela de Batz-Trenquelléon (1789-1829), miembro de una de las familias mas nobles de Gascufia,
naci6 en el castillo de Trenquelléon, junto a Feugarolles, el 10 de junio de 1789. La familia vivié en el
exilio durante la Revoluciéon Francesa, primero en Portugal y luego en Espafia, y regresé a Francia en
1804. Adela, que entonces tenia quince afios, se convirtidé en la fuerza impulsora de una asociacion
piadosa en la region de Agen. En 1809 entré en contacto con el Padre Chaminade, quien se convirtié
en su director espiritual [mas bien, consejero y codirector de la fundacion de las Hijas de Maria; el
director espiritual de Adela era el P.Juan Larribeau]. De la Asociacion surgio en 1816 la fundacion de
las Hijas de Maria [Inmaculadal], y Adela, bajo el nombre de Madre Maria de la Concepcidn, se convirtid
en su primera Superiora General [aunque todavia no era un titulo candnico, pues el verdadero
S.General era el P.Chaminade]. Fallecio el 10 de enero de 1829 (Cf. Cartas del P. Chaminade I, pags.
42-43.)



40

b) Avis donnés par notre Fondateur dans sa visite de 1827 a la Communauté d'Arbois. Esta
conferencia esta registrada en las paginas 23-27, de un libro de notas de Mére Marie Joseph
de Casteras'®.

c) Avis donnés par notre Supérieur Général dans sa visite de 1835 a Arbois en réponse a
diverses questions que nous lui avons adressées. Las notas de esta conferencia estan en
las paginas 27 a 29 del mismo cuaderno de Madre Maria José de Casteras.

d) Instruccién del Padre Chaminade sobre el Ave Maria. Se desconoce la autora de estas
notas, tomadas en una fiesta del Santo Nombre de Maria en Agen, y el manuscrito original
se ha perdido. La copia tiene ocho paginas [EP VII, 12].

e) Trois conférences du Bon Pere aux Filles de Marie sur la Perfection et I'esprit de I'Institud.
La copia de estas notas anénimas tiene 25 paginas. Estan escritos en el estilo propio de la
copista y no en el del padre Chaminade. [Cf. Tres conferencias sobre la fe y su (nota)]

f) Abrégé des Conseils et schools que notre Bon Pére donna aux Meres d’Agen dans une de
ses visites. Estas notas, probablemente de Adela de Trenquelléon, parecen ser una serie de
citas seleccionadas de las instrucciones del Fundador. La copia de ellos (25 paginas) registra
cuidadosamente la paginacion del original.

g) Extraits des Conférences du Bon Pere Chaminade. La copia de estas notas de Madre de
Casteras se encuentra en el cuaderno antes mencionado del mismo autor en las paginas 29
a 35 y la copista se ha encargado de anotar la paginacién original. Estas notas corresponden
a la misma conferencia registrada en las de f).

h) Avis donnés par notre Fondateur pour la direction du Noviciat (en Burdeos). La copia de
estas notas (6 paginas) se tomo del tercer cuaderno de la Madre Maria José de Casteras. Se
conserva la paginacion original.

3. Notas de los retiros impartidos por el Padre Chaminade

Uno de los principales medios elegidos por el Padre Chaminade para inculcar en sus hijos
espirituales el espiritu y los ideales del Instituto que habia fundado fue el retiro anual. Estos
retiros los predicaba habitualmente él mismo, aunque en ocasiones invitaba a otros
sacerdotes de la Compania o afiliados a ella para impartir alguna instruccion. Era costumbre
entre los religiosos marianistas de la época tomar notas de estas conferencias de retiro y
guardarlas para su relectura y meditacion personal durante los afos siguientes. Las notas de
los retiros predicados por el Padre Chaminade que se han conservado se encuentran
reunidas en una serie de carpetas guardadas en la Caja 10 de los Archivos de la Compania
de Maria en Roma. Cada carpeta contiene las notas del retiro de un afio determinado, como
sigue:

198 |sabel de Casteras, prima hermana de Adela de Trenquelléon, tomé el nombre de Maria José al
ingresar en las Hijas de Maria y llegé a ser la tercera Superiora General de la Congregacién. (Cf. Cartas
del P.Chaminade I, pag. 367.)



41

Retiro Notas por Paginas Observaciones
1809 Lalanne'® 1-19 Lalanne tenia solo 14 afios en este retiro
1813 Lalanne (1) 1-23 Dos fasciculos de notas
Lalanne (2) 1-67 Lalanne era entonces estudiante de teologia
1817 Lalanne 1-12 Resumen de 6 instrucciones
1818 Lalanne 1-70 Notas excelentes y bien desarrolladas
Collineau"® 1-33 Mas corto, menos buenas que las de Lalanne
1819 Lalanne 1-40 Resumenes muy concisos
1820 Lalanne 1-34 Todas las meditaciones con fechas. Muy sucinto
Bousquet" 1-10 Resumenes dictados a los del retiro. Fidelidad al
pensamiento de Chaminade.
Bidon'"? 1-26

109 E| Padre Juan Bautista Lalanne, SM., (1795-1876) nacié en Burdeos en 1795. Se dedico6 a la
medicina, pero en la entrevista del 1 de mayo de 1817 decidi6 entregarse a la obra del P.Chaminade
y se puso a su disposicion. El Padre Chaminade le revelé entonces los planes que habia concebido
para la fundacion de una congregacion religiosa durante su exilio en Espaia. En el retiro que terminé
el 2 de octubre participé como miembro fundador de la Compafiia de Maria. Tras sus primeros votos
el 5 de septiembre de 1818, Lalanne fue nombrado profesor de la Pensién Auguste, luego de la
Institucién Santa Maria de rue Mirail, superior del seminario de la Madeleine (1825), rector del Colegio
de Gray (1826) y director de los Colegios de Saint-Rémy (1830), Burdeos (1832) y Layrac (1835). Tras
contraer imprudentemente deudas excesivas que llevaban al colegio a la quiebra, en 1845 obtuvo
permiso para abandonar la Compafia provisionalmente hasta pagar todas deudas. Para ello, se
traslad6 a Paris, donde el arzobispo le encargé la direccion de la Escuela de los Carmelitas (hoy
Instituto Catodlico). Gracias a sus esfuerzos en esta época, la Compaiia de Maria se introdujo en Paris
en la Institucién Sainte-Marie (rue Bonaparte) en 1852 y, en 1855, en el Colegio Stanislas. La direccion
de esta ultima escuela fue la gran obra de su vida (1855-1871). Pasoé sus ultimos afos ayudando a
fundar el Instituto Stanislas en Cannes (1871) y como inspector visitante de los colegios de secundaria
de la Compaifiia. Fallecié en Besangon en 1876. El Padre Lalanne destaco por su brillante inteligencia,
la valentia de sus convicciones y su espiritu emprendedor. Estas cualidades lo hicieron de gran valor
para la Compafiia, aunque el ardor de su imaginacion a menudo lo condujo a aventuras econémicas
desdichadas. Pero siempre logré salir adelante gracias a su profunda humildad, su espiritu de fe y su
conmovedora confianza filial en la Santisima Virgen. Siempre existié un gran afecto mutuo entre él y
el Fundador. (Cf. Cartas del P.Chaminade I, pags. 260-261.)

"0 E| Padre J.B.Collineau (1796-1852) nacié en Burdeos el 26 de mayo de 1796. En su juventud
ingreso6 en la Congregacion de la Magdalena, de la que fue prefecto en 1818. Fue uno de los siete
miembros fundadores de la Compaifiia. Inicialmente, fue empleado para ayudar al Sr.Auguste en el
Instituto Sainte-Marie y al Padre Chaminade en la Congregacion. Dos afios después de su ordenacion,
en 1820, fue enviado a Villeneuve-sur-Lot como director de su colegio. En septiembre de 1827, regreso
a Burdeos, dedicandose por completo a la predicacién y a ayudar al Padre Chaminade en el cargo de
Primer Asistente. Dejé la Compaiia de Maria en 1832, ingresé en el clero diocesano, y luego fue
nombrado candénigo honorario. Murié en 1852 durante un viaje a Tierra Santa (Cf. Cartas del P.
Chaminade, ).

1 Cf. Nota 93

"2 El Hermano J.B. Bidon, SM., (1778-1854) nacié en 1778 en Burdeos. En su juventud aprendi6 el
oficio de tonelero y, en 1801, ingres6 en la Congregacion de la Magdalena, donde se convirtié en un
miembro ferviente, responsable de los jovenes artesanos de la Congregacion y finalmente fue
nombrado prefecto honorario. Durante las guerras de Napoledn, se vio obligado a alistarse en el
Ejército de ltalia, fue capturado por los austriacos y finalmente regresé a Burdeos. Fue uno de los siete
miembros fundadores de la Compania y pasé la mayor parte de su vida en Burdeos, encargado del
cuidado de los bienes temporales. Entre 1837 y 1841, fundé y dirigié una escuela en Clairac. El
Fundador lo contraté a menudo para gestionar sus misiones mas delicadas, por lo que se gano el titulo
de «el fiel Bidon». Pasé sus ultimos afios en el noviciado de Santa Ana, donde fallecié en 1854. El
hermano Bidon se destaco por su profunda humildad, su buen humor, su disposicién al servicio y su
obediencia (Cf. Cartas del P.Chaminade I, pag. 302.)



42

No hay concordancia con el plan general del
retiro ni con los dos conjuntos de notas. Intercala
reflexiones propias

1821 Lalanne 1-24 Resumenes breves
Bousquet 11-21 Muy fieles, casi dictados
Bidon 1-25 Un poco mas desarrollados que Lalanne
Mouran'" 1-21 Contiene resimenes oficiales. El resto parecen
reflexiones personales
MS de Burdeos''* | 1-70 Notas copiadas por el autor para conservarlas
1822 Caillet'® 1-9 Solo el resumen oficial
Andénimo 1-36 Muy bueno. Como dictado. Autor muy formado.
Carrere''® 1-22 Copias de notas anénimas anteriores
Bidon 1-41 Muy abreviado

MS de Burdeos 71-261 Todas las conferencias e instrucciones mas
algunas glosas indicadas. Semi oficial

1823 Laugeay'"’ 409-448 | “Flores” de Chaminade, mas sus propias
reflexiones que se indican.
1-40 Forma condensada. Retiro de Pentecostés

13 E| P.José Antonio Mouran, antiguo lazarista, sacerdote de la didcesis de Agen, fue primero director
y luego superior del seminario de Agen. Entré en contacto con el padre Chaminade con frecuencia a
través de las Congregaciones de Agen, de las que era director. Fue nombrado superior de la primera
comunidad de las Hijas de Maria en Agen y mas tarde se convirti6 en miembro afiliado de la Compaiiia
de Maria y figura habitual en sus retiros anuales (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, pags. 113, 119, 180y
375)

"4 E| Manuscrito de Burdeos, llamado asi por la inscripcién que lleva, "Comunidad de Burdeos",
también se conoce como el cuaderno rojo de Besanzén. En realidad, se trata de un libro encuadernado
en cuero de 275 paginas, en el que se han vuelto a copiar las notas de los retiros de 1821 y 1822. El
libro, que llegd a los Archivos de la Compafiia de Maria desde la biblioteca del Cardenal Mathieu, lleva
la siguiente inscripcion manuscrita: «Fréres de Marie. M. Chaminade 1821-1822. Exercices de retraites
donnés aux Fréres de Marie a Bordeaux en 1821 et 1822 par M. Chaminade, Supérieur fondateur de
leur communauté».

"5 E| P.George Caillet, SM., (1790-1868) nacié en Porrentruy, Suiza, e ingres6 en la Compaiia de
Maria en 1822, ya ordenado sacerdote. Trabajé en Burdeos para ayudar en la direccion de las obras
de la Congregacion durante los primeros veinte afios de su vida marianista. Gracias a esta labor,
establecié una estrecha relaciéon con el Padre Chaminade, de modo que este ultimo le confiaba a
menudo misiones importantes y, durante sus ausencias de Burdeos, eligié al Padre Caillet para
sustituirlo en la Madeleine. Fue nombrado Primer Asistente en 1833 y elegido Superior General en
1845. Una permanente diferencia de opinién con el Fundador sobre el gobierno de la Compafnia, desde
su eleccién hasta la muerte del Padre Chaminade en 1850, fue una dura prueba para ambos. El Padre
Caillet permanecié en el cargo de Superior General hasta 1868. Fallecié en 1874. Quizas la mejor
descripciodn de su caracter la ofrece el propio Padre Chaminade cuando dijo: «No tiene muchas luces
ni don de gentes, pero es un hombre de fe y de buen juicio» (Ct. Lettres de M. Chaminade, |, pags.
353-354)

116 E| Padre Pierre Carrére (1808-?) naci6 en enero de 1808 en Agen, Francia. Ingresé en el noviciado
de la Compania de Maria en julio de 1822 y la abandond en enero de 1824 (Cf. Registre d'Inscription
du Personnel et des novices: Saint-Laurent: juillet 1820 a 8 mars 1828, pag. 3).

"7 El Hermano Bernard Laugeay, SM., (1796-1848) naci6 en Burdeos en 1796 y en 1817 ingres6 en
la Congregacion de la Magdalena. Profesé en la Compafiia de Maria en agosto de 1818, emitiendo
sus votos perpetuos en septiembre del mismo afio, junto con los siete miembros fundadores de la
Compafiia. Dos afos mas tarde fue enviado a Agen para abrir la primera escuela de primaria de la
SM, y su notable éxito demostré al Fundador la fecundidad de tal apostolado. Tras abrir una segunda
escuela en Villeneuve (1823), fue enviado como precursor a Colmar en 1824. Posteriormente, fundé
escuelas sucesivamente en Sainte-Marie-aux-Mines (1828), en Brusque (1842) y en Cordes (1844). El
hermano Laugeay dejo una reputacion de bondad y devocién, un trato amable y una vida
profundamente religiosa (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, p. 262.).



43

Marres''®
1824 Lalanne 1-21 Completa pero resuimenes muy breves
Laugeay 489-566 | Glosas
1825 Caillet 1-4 Copia. No notas originales. Retiro en Magdalena
1826 Bidon 1-8 Resumenes muy breves
Chevaux'? 1-18 Mas desarrollado, pero ain muy conciso
1827 Marres 1-68 Muy buenas notas. Muy desarrolladas
Chevaux 19-52 Algunas partes propias, pero en general
idénticas a Marres. Retiro en Saint Remy
1828 Gouverd'® 47-73 En el cuaderno HH (caja 19) estan copiadas de
otra coleccion.
Dourdon'?’ 1-9 En QQQ (caja 20); probablemente copiadas;
solo las conferencias
Andénimo 1-37 Retiro en San Lorenzo. Solo las pp.1-17
contienen conferencias de Chaminade.
Andénimo 1-17 Idéntico a las 1-17 anterior
1829 Chevaux 53-62 Muy conciso
De Bellevue'?? 1-23 Resumen breve
Gouverd 1-37 El mas extenso de los cuatro
Andénimo 1-17 Breve pero bien organizado
1830 Gouverd 38-46 Notas breves
1832 Bonnet'?3 1-22 Titulado: Andlisis de las instrucciones;
probablemente ideas de Chaminade, palabras
de Bonnet.
1834 Fontaine'* 1-28 Retiro en Saint Remy; Las notas son breves,
pero contienen detalles interesantes.
Chevaux 1-11 Escaso

"8 E| hermano Antoine Marres, SM., (1808-1855) provenia de Nérac, cerca de Agen. Tras una breve
estancia en el seminario de Agen, ingreso en el noviciado de la Compania de Maria en San Lorenzo y
formod parte del primer grupo enviado a Saint-Rémy. Al principio trabajé como cocinero y luego como
profesor en los grados inferiores. Estaba muy preocupado por su vida interior y mantuvo un interesante
cuaderno de su trabajo en este sentido. Murié en Saint-Claude en 1855. Su director lo describié como
un «muy buen religioso, de caracter fuerte y avanzado en la virtud» (Cf. Cartas del P.Chaminade, I,
pag. 381).

19 Cf. nota 77.

120 Cf. nota 90.

121 No se encontrd informacién sobre esta persona con el nombre de Dourdon en ninguno de los
registros conservados en los Archivos de la Compafiia de Maria ni en su Administracion General.

122 E| P.F. Guyon de Bellevue, originario de Lauzun, Francia, ingresé en el noviciado marianista de San
Lorenzo en 1828, profes6 alli en 1829 y sirvido como secretario del Padre Chaminade durante algunos
meses. Aunque no permanecié como miembro de la Compafiia, mantuvo un estrecho contacto con ella
alo largo de los afios e incluso, hacia 1900, solicité pasar sus ultimos afios con ella. Fue durante mucho
tiempo capellan de las Hijas de Maria en Agen. Fallecié en 1902. En 1853 publicé un libro titulado: E/
Cristo Mediador, sintesis universal (Cf. Cartas del P.Chaminade, II, pag. 499.)

123 El hermano Frangois Bonnet, SM. (1808-1835), originario de Mauriac, hizo su noviciado en la
Compafiia de Maria en 1830. Sirvié durante un tiempo como secretario del Padre Chaminade en 1833
y fue enviado a Saint-Rémy, donde murié de tuberculosis. Se encontraba en pleno proceso de
preparacion para el sacerdocio (Cf. Cartas del P.Chaminade, I, 530.)

124 Cf. Nota 24.



44

4. Otras notas tomadas por miembros de la Compaiiia de Maria

Quedan por explicar otros tres conjuntos de notas de conferencias impartidas por el Padre
Chaminade. Corresponden a las charlas informales que impartié durante una visita a la
comunidad o como parte de su rutina en el noviciado.

a) Notas de Instruccion sobre el Simbolo (Archivo: Caja 10; EP VI,5). Estas 38 paginas de
notas del Padre Pierre Carréere corresponden a una serie de instrucciones iniciadas el 14 de
febrero de 1823 en el noviciado de San Lorenzo. El Credo era uno de los temas favoritos del
Padre Chaminade.

b) Notas para sermones y conferencias: 1825-1826 (Archivo: Caja 10).

Esta serie de notas de autor anénimo recoge los sermones y conferencias de varios
sacerdotes de la Compafia de Maria. Las notas de las paginas 1, 2, 4-5 y 12-13 son del
Padre Chaminade; las demas son de Lalanne y Caillet.

c) Notas de las Conferencias del Buen Padre Chaminade: 4 de mayo, 27 de agosto de 1843
en Santa Ana (Archivo: Caja 10; EP VII, 35). Estas 112 paginas de notas de Paul Bonnefous'®
representan el esfuerzo mas ambicioso por registrar las palabras exactas del Padre
Chaminade. Esto se desprende de las observaciones del novicio Bonnefous. En la pagina 98
escribe: «No sé si he escrito esta frase exactamente como la dijo el Buen Padre»'?®, y de
nuevo en las paginas 70-71 dice: «El Buen Padre afadié esto: con una diferencia, pero no
recuerdo las palabras ni el sentido de la restriccion'’.

125 Paul Bonnefous (1821-?) nacié el 16 de junio de 1821. Tras una buena educacion, ingresé en el
noviciado de Santa Ana en noviembre de 1842. Sufria de escrupulos y el Padre Chaminade, creyendo
que solo necesitaba un poco de instruccién y experiencia, lo envid, aunque era solo un novicio, a
ensefiar en Orgelet, luego en St. Hippolyte y finalmente en Ebersmunster. Al no ver mejoria, el
Fundador, en 1844, lo llevo de vuelta a Burdeos, donde penso que podria ayudarlo. Tras ocuparse de
la ropa blanca y del refectorio en Santa Ana durante un tiempo, fue nombrado en 1845 secretario del
Buen Padre. Como tal, al revisar los documentos del Padre Chaminade, se convencié de la rectitud de
la causa del Fundador en sus dificultades con la Administracion General y se erigid en su defensor.
Hizo mucho mas mal que bien y tuvo que ser constantemente controlado por el Padre Chaminade.
Finalmente, en mayo de 1847, tras un desacuerdo con el Fundador, regresé a su casa, aunque
continuo carteandose regularmente con él. Justo después de la Pascua de 1849, a peticién del Buen
Padre, regres6 a Burdeos y permanecié alli hasta la muerte del Fundador en enero de 1850. Segun
Bonnefous, el Padre Chaminade deseaba dejarle sus bienes materiales, pero éste se negdé y convencio
al moribundo para que los donara a obras de caridad. Tras una breve estancia en Paris, donde intentd
fundar una orden religiosa (fue el inico miembro que tuvo) y en La Salette, donde se interesé por sus
apariciones, viajé a Roma (1857-1860) para retomar la lucha en favor del Padre Chaminade. Regresé
a casa y terminé en prision, acusado de inmoralidad. Alli escribié una autobiografia para el médico de
la prisién que debia examinar su cordura. El médico lo declaré cuerdo y el tribunal, inocente. El sefior
Bonnefous siempre fue muy devoto del Padre Chaminade, pero su caracter inestable y su impetuosidad
causaron al Fundador, segun las propias palabras de este ultimo, "mas problemas que sus
adversarios". (Cf. expediente: Bonnefous, Paul, Archivos SM, Roma; Caja 16).

126 Je ne sais si j'ai écrit exactement comme le bon pére a dit, cette frase

27 | e bon pére a ajouté ceci: avec une différence; mais je ne sais pas la suite ni le sens de esta
restriccion.



Capitulo 1

EL PLAN DIVINO

SUMARIO

I. El Lugar del Padre Chaminade en la Espiritualidad.
A. Teocentrismo en General.
1. Teocentrismo vs. Antropocentrismo.
2. Teocentrismo, Caracteristica Principal de la Escuela Francesa
B. Teocentrismo en el Padre Chaminade.
1. Un Punto de Vista, No un Argumento.
2. Cristocentrismo-teocentrismo: Basado en la Relacién del Hombre con Dios
(El Plan Divino).
a. Primera Alianza con Dios.
(1) Adan, Creado a Imagen de Dios; Rey del Universo; Poseedor de la Gracia.
(2) El Pecado Original Destruye la Primera Alianza; Sus Efectos.
b. Segunda Alianza con Dios.
(1) Precedida por la Primera, Figurativa.
(2) Las Tres Eras de la Nueva Alianza.
Il. Claves de la espiritualidad del Padre Chaminade:
Las tres condiciones de la Nueva Alianza.
A. Caracter paulino de estas condiciones.
B. Primera condicién: Despojarse del hombre "viejo" y revestirse del "nuevo".
1. Definiciones de "viejo" y " hombre nuevo ".
2. La lucha entre ambos.
a. Motivo de la lucha: Santificacién incompleta en el bautismo;
el pecado permanece en la naturaleza.
b. Duracion de la lucha.
c. Lainsistencia del Padre Chaminade en el elemento positivo de la lucha.
3. Asuncion del "estado" de Cristo crucificado.
a. "Estado" y "acto" en la escuela francesa.
b. El "estado" de Cristo crucificado.
(1) Su significado.
(2) Su origen y duracion en nosotros.
c. Se encuentra especialmente en el ambito religioso.
d. Modelo: Santisima Virgen.
4. Diferencia entre el Padre Chaminade y Berulle y Condren
sobre la razén de la auto-oblacion
C. Segunda condicion: Membresia en el Cuerpo Mistico
1. Mediacién de Cristo.
a. Encarnacion: Base de esta mediacion.
b. Lugar central en la espiritualidad del Padre Chaminade
c. Maria: Mediatrix.
2. La jefatura de Cristo
a. Definicion de la jefatura de Cristo.
b. Relacion con la Encarnacion.
c. Gratia Capitalis
d. Cristo: Causa ejemplar y meritoria de la resurreccion de su Cuerpo Mistico.
D. Tercera condicion: Otorgamiento de la herencia de Cristo
1. Definicion de esta herencia.
2. Recepcion de esta herencia en el Juicio General.

45



46

1. El Lugar del Padre Chaminade en la Espiritualidad
A. Teocentrismo en General

El tema central de toda doctrina espiritual gira en torno a dos conceptos principales: Dios y el
hombre, y la relacion entre ellos. Esta relacion puede considerarse desde dos grandes
perspectivas fundamentales. Una, denominada teocéntrica, defiende celosamente la primacia
de Dios y considera que todas las criaturas existen unicamente para honrarlo y glorificarlo. La
otra, denominada antropocéntrica, prefiere poner el énfasis en el hombre y, si bien reconoce
la primacia de Dios, considera que el fin supremo de esta relacion es la salvacion de la
humanidad.

A menudo, ambas perspectivas se comparan con diferentes concepciones del universo. Hubo
una época en que el hombre concebia el sol, las estrellas y los planetas girando alrededor de
la tierra, cuando en realidad el sol era el centro y todos los planetas, incluida la Tierra, giraban
en ciclos regulares a su alrededor. Asi, la escuela antropocéntrica de doctrina espiritual
considera que Dios, la religion, la virtud, etc., estan todos dirigidos a la salvacion del alma
inmortal del hombre, mientras que la escuela teocéntrica insiste en que Dios es el fin supremo
y que todas las criaturas existen Unicamente para honrarlo y glorificarlo. Para la primera, Dios
es para nosotros, por asi decirlo, y para la segunda, nosotros somos para Dios.

La espiritualidad teocéntrica insiste en la suprema majestad de Dios, su infinitud, sus
perfecciones, su poder, hasta tal punto que las criaturas, en comparacion, se reducen a la
nada. Bajo la influencia de esta consideracion, la criatura abandona todo egoismo y se
esfuerza unicamente por honrar, alabar y adorar a Dios. Sus propias dificultades, pruebas y
sufrimientos se vuelven insignificantes. Una sola cosa es importante: la adoracion a Dios. La
espiritualidad antropocéntrica, en cambio, proclama la dignidad del hombre en comparacion
con todas las demas criaturas e insiste en la grandeza de su destino, que es la unién con
Dios. Dios no es considerado en sus perfecciones, sino como el fin del hombre y el proveedor
de ayudas mediante las cuales el hombre puede alcanzar este fin.

Esto no significa que a uno no le importe el honor y la gloria de Dios y al otro la salvacion de
los hombres. «Es en la salvacién de los hombres como se obtiene el honor y la gloria de
Dios», dice uno, mientras que el otro insiste en que es la honra y la gloria de Dios lo que nos
asegura la salvacion'?®,

Expuesto sin rodeos, el punto de vista antropocéntrico no resulta atractivo; sin embargo, es
precisamente en este espiritu que se escribe y se ha escrito siempre gran parte de nuestra
«literatura espiritual». El teocentrismo, por supuesto, siempre ha existido. Es desde este
punto de vista que se escribe la Escritura y es con este espiritu que reza la liturgia. Los santos
han llevado vidas teocéntricas y los tedlogos, especialmente los escolasticos, han basado
sus summae theologiae en una base teocéntrica. Pero la insistencia en el culto a Dios como
centro de nuestra vida espiritual, la restauracién de la primacia de la virtud de la religion en
la piedad cotidiana, la fundacién, por asi decirlo, de una espiritualidad teocéntrica, no se

128 Para una explicacién mas detallada de estos dos puntos de vista, Henri Bremond, Histoire Littéraire
du Sentiment Religieux en France, |l (Paris: Loud et Gay, 1921), pags. 24-43.



47

produjo hasta principios del siglo XVII, cuando el cardenal de Bérulle inauguré lo que se
conoceria como la «Escuela francesa de espiritualidad».

El teocentrismo de la escuela francesa, sin embargo, no era abstracto. Iba mas alla de la
mera relacion entre el creador y la criatura. Si bien era un punto principal de su doctrina
espiritual, este punto de vista se utilizé principalmente como telén de fondo para un punto
central de énfasis, a saber, Cristo, el Verbo Encarnado, el Mediador entre Dios y el hombre,
el religioso perfecto que une a todos los hombres consigo para que puedan rendirle un culto
adecuado y perfecto. Como lo expresa un escritor reciente:

Se puede situar con certeza entre los afios 1605 y 1608 este cambio radical de
perspectiva, la «revolucién copernicienne», como tan acertadamente la denominé
Bremond, que restauré al Verbo Encarnado en el centro de la piedad cristiana. Pero
para explicarlo adecuadamente, debemos ir mas alla y decir que sustituyo el
teocentrismo, ya familiar para la escuela abstracta, por un cristocentrismo del que surgié
una espiritualidad que podriamos llamar «cristologica»'2°.

B. El teocentrismo en el Padre Chaminade

Fue dentro de este marco teocéntrico y cristolégico de la escuela francesa que el Padre
Chaminade construyd su propia doctrina espiritual. Para él, el teocentrismo nunca fue una
tesis a demostrar, como a veces lo fue para Bérulle, sino mas bien el espiritu, el tono, el punto
de vista que tenia al escribir. Las referencias directas a su argumento en sus escritos son
escasas y generalmente vagas.

En una nota temprana, comenta:

La razén nos hace ver nuestra dependencia. Todo viene de Dios; Todo esta en Dios;
todo es para Dios'®.

Adela de Trenquelléon resume asi la conferencia que posteriormente desarrollé a partir de
este principio:

1. Dios es nuestro primer principio y nuestro fin ultimo. Todo proviene de Dios, incluso
los sucesos mas pequefios; por lo tanto, completa sumision en todo lo que nos sucede,
etc.

2. Todo esta en Dios; nosotros mismos estamos en Dios; asi, cuando usamos nuestras
facultades para ofenderlo, lo usamos para nuestra iniquidad, porque usamos para este
fin, las facultades que El mismo ha puesto en nosotros y que no funcionarian sin Su
permiso.

3. Todo es para Dios; por lo tanto, es para El que debemos hacerlo todo, a El que
debemos remitirlo todo; ni debemos hacer nada para satisfacer nuestro miserable amor
propio que todo lo arruina™?.

129 Louis Cognet, Los origenes de la espiritualidad francesa del siglo XVII. (Paris: Editions du vieux
Colombier, 1949), pag. 54.

130 G.José Chaminade, «Olvido de Dios», Notas de instruccion: petites feuilles détachées (Roma:
Archivos SM, Caja 9). P. 27. [EP Il, 7. «Olvido de Dios. Ateismo de las costumbres»].

131 Tres conferencias del Buen Padre sobre la fe (Roma: Archivos SM, Caja 39), p. 2. [EP VI,13].



48

Sin embargo, el teocentrismo en el Padre Chaminade, al igual que en los miembros de la
escuela francesa en general, encuentra su expresién adecuada y perfecta no, como hemos
sefialado, como un principio frio y especulativo, sino como el marco de una doctrina mas
propiamente cristocéntrica que teocéntrica. Ademas, la formulacion de este teocentrismo
permanece vaga e indefinida hasta que descubre al Padre Olier. En sus citas de este escritor,
encuentra la expresion teocéntrica y cristoldgica que buscaba. Asi, en los Principios de
Direccion que redacté en 1838, el Padre Chaminade lo cita’? en sus parrafos iniciales:

Trayendo amor y respeto a su Padre, Nuestro Sefnor Jesucristo vino a este mundo para
establecer alli su reino y su religion. Durante los treinta y tres afios que Jesucristo vivio
en la tierra, fundd en la mente y el corazén de los fieles, a quienes previd ordenados,
una participacion en su propia religion para honrar a su Padre en ellos como El lo hizo
en si mismo'3,

Y un poco mas adelante:

Nuestro Salvador, después de su muerte, continia asegurando de los hombres esta
religibn hacia su Padre por todos los medios que su amor sugiere, y les ha dado su
Espiritu, que es el de Dios que vive en él, para establecer en ellos sus propios
sentimientos. Por esto, infundiendo su santa religion, El hace de Si mismo y de todos
los cristianos un solo religioso de Dios. Reinando en el cielo, habita en los corazones y
las plumas de los evangelistas, habita en los corazones y las bocas de los Apdstoles,
para establecer en todas partes el aborrecimiento de las criaturas y el respeto solo a
Dios™.

La razon de este teocentrismo cristocéntrico en la espiritualidad del Padre Chaminade reside
en la historia de la relacion del hombre con Dios. El resume esta historia de la siguiente
manera:

Desde el principio del mundo, Dios, que habia creado al hombre a su imagen, se digné
aliarse con él y adoptarlo como hijo suyo de la gracia y heredero eterno de su gloria.
Esta alianza, que dependia de la fidelidad del hombre, no duré mucho... Pero Dios, en
su sabiduria, preparé otra alianza infinitamente mas perfecta e independiente de la
inconstancia humana, una alianza que el infierno podria atacar sin poder destruir y que
subsistiria eternamente. Esta alianza fue precedida por otra, temporal y figurativa, dada
a un solo pueblo de la tierra y destinada unicamente a preservar en el mundo la
esperanza y la expectativa de la alianza eterna. Desde los tiempos de Abraham, esta
alianza tuvo que renovarse constantemente con su posteridad, pues se vio rota con
frecuencia por sus numerosas prevaricaciones. La nueva alianza ya no se establece

132 Debido a que la mayor parte de sus notas manuscritas eran notas personales no destinadas a
publicacion o borradores preliminares incompletos de ensayos espirituales, es comprensible que el
Padre Chaminade haya citado a autores sin haber dado citas concretas. Tal es este caso. Que estos
parrafos eran citas del padre Olier fue descubrimiento del autor. Estan tomados de su Infroduccién a
la vida y a las virtudes cristianas. Cfr. Obras completas de M. Olier (Paris: J. P. Migne, 1856), pags.
51-52. [En las paginas web de las librerias francesas de libros antiguos hemos podido encontrar
facilmente libros que ha manejado el fundador, de las primeras ediciones de Olier, por ejemplo de la
segunda edicién (1830) de Introduccién a la vida ya las virtudes,etc, incluso con el sello de la
comunidad marianista de Saint Hippolyte].

133 Chaminade, Principios de Direccién, «Cuaderno D» (Roma: Archivos SM, Caja), p. 13. [EP VII,23]
134 |bid.



49

con los hombres, sino con la naturaleza humana, unida hipostaticamente a la naturaleza
divina en Jesucristo en el misterio de la Encarnacién’®,

La primera alianza comienza con la creacién de Adan. Dios lo cre6 a su imagen y semejanza
de dos maneras:

1. De manera natural, pues las tres facultades del alma —Ila memoria, el intelecto y la
voluntad— representan a las tres personas de la Santisima Trinidad y las tres grandes
perfecciones de Dios: su suprema felicidad, su verdad infalible y su infinita santidad.

2. De manera sobrenatural, pues cada una de las facultades del alma de Adan poseia
estas perfecciones divinas en un alto grado; es decir, Adan poseia la felicidad en el
paraiso terrenal, estaba iluminado por la luz de la verdad y el conocimiento del bien, y
se encontraba en un estado de inocencia, justicia y santidad'*.

Segun los términos, por asi decirlo, de esta primera alianza, Dios lo cre6 «rey de todo en el
paraiso terrenal» y Adan «busco a Dios, le sirvid y le adoro en sus criaturas»'¥’.

Ademas,

Adan recibié dos vidas: la vida de su cuerpo, llamada natural, y la vida de su alma,
llamada sobrenatural; sobrenatural, porque es un efecto de la gracia santificante.
Noétese bien que esta vida divina, esta vida del alma, es un afadido tan necesario a
nuestra alma como nuestra alma lo es a nuestro cuerpo’,

Se dice que el alma del hombre es inmortal; fue creada inmortal en Adan en este
sentido, de modo que ni por la constitucién de su ser, ni por la accion de ningun ser
externo sobre ella, podia morir. Solo el pecado podia matarla’®.

Y finalmente el pecado la maté. Como dijo el Padre Chaminade, «esta primera alianza no
duré mucho». Adan le puso fin con su pecado y con terribles consecuencias.

Al pecar, Adan y Eva perdieron para si mismos y para su posteridad los gloriosos
privilegios que habian recibido del Senor. En lugar de una vida inmortal y feliz, tendrian
sufrimiento y muerte, y un anatema eterno los separaria para siempre de Dios'*.

Por su pecado, el hombre se habia degradado en alma y cuerpo; no solo se habia
vendido al infierno, sino que habia renunciado y se habia vuelto completamente indigno
de la vida divina, de la vida de caridad, la Gnica que abre el cielo™".

La muerte de Adan afecté tanto a su alma como a su cuerpo... su alma murio
inmediatamente y su cuerpo comenzd a morir también... la muerte de su cuerpo se
produjo gradualmente para llamar la atencién del hombre, especialmente sobre el mal
de la muerte de su alma, para que mediante la penitencia pudiera obtener
misericordia®?2.

135 Chaminade, Méditations sur la Sainte Communion, Notas de instrucciones: cahier gris, nim. 3
(Roma: Archivos SM, Caja 9, p. 202. [EP II1,49].

136 Retiro de 1821: notas de Fidon, cuaderno GG (Roma: Archivos SM, Caja 19), p. 24.

137 Chaminade, Pratique d'oraison mentale, cuaderno JJJ (Roma: Archivos SM, Caja 20), [EP VII,11]
138 Es decir, tan necesaria a nuestra alma para su vida sobrenatural, como nuestra alma lo es al cuerpo
para su vida natural.

139 Chaminade, «De la muerte», Notas de instruccion: petites feuilles détachées, p. 63. [EP II, 10].

140 Chaminade, Del conocimiento de Maria y su culto (Paris: Tequi, 82 rue Bonaparte, 1927). (EP VI,
37, cap 3].

41 |bid., pag. 37.

42 Chaminade, «Meditacion sobre la muerte», Notas de instruccion, petites feuilles détachées, p. 70.
(EP I, 10y 11].



50

El aguila del Apocalipsis, que grité tres veces con voz terrible: «jAy, ay, ay, de todos los
que habitan en la tierra!», parece hablarnos de la triple calamidad en la que ha caido
nuestra naturaleza. El hombre, amado por el Espiritu de Dios, recibi6 de El lainocencia,
la paz y la inmortalidad. Por el pecado, el diablo arrebatd su inocencia, surgi6 la codicia,
la paz se turbo, se decreto la muerte™3,

El hombre fue completamente separado de Dios por el pecado original y fue rechazado
para siempre. No tuvo, ni podria tener jamas, toda esperanza de volver a Dios, de unirse
a El, excepto por los medios que Dios se digné concederle. Asi fue su Hijo Encarnado™*.

Asi, el hombre, creado para tan sublime destino, pecd, y por su pecado no solo se separé de
Dios y perdié los dones especiales que Dios le habia concedido, sino que también se negé a
si mismo la posibilidad de reparar, con sus propios esfuerzos, el dano causado. Habia
ofendido a Dios, un Ser infinito, y por lo tanto su ofensa era infinita. Pero el hombre, siendo
finito, jamas podria ofrecer a Dios una reparacién infinita. Y mas aun, por su pecado, el
hombre se habia alejado de Dios. Su regreso jamas podria ser por sus propios esfuerzos. Su
recuperacion tendria que ser iniciada por Dios y asi fue.

Pero he aqui que el Verbo de Dios, conmovido por la obra maestra de sus manos, concibi6
el inefable designio de restaurar al hombre degradado y de reconciliar el cielo y la tierra. Y
para que la justicia eterna se satisfaciera, el infierno fuera mas humillado y la gloria divina
apareciera con mayor provecho, quiso ponerse en el lugar del culpable y cubrirlo, por asi
decirlo, con el manto de su Divinidad contra los golpes de la ira celestial. Quiso, en una
palabra, hacerse hombre como nosotros, cargar con nuestra iniquidad para expiarla con el
derramamiento de su sangre y divinizarnos en él uniéndose a nosotros, para que una vez
mas, y con mayor razon aun, pudiéramos llamar a Dios Padre nuestro. Se ofrecid, entonces,
como victima. Su sacrificio fue aceptado y la redencion se decidio en el augusto consejo de
la Santisima Trinidad. Tal fue la consoladora noticia dada a nuestros desafortunados padres
en el lugar de su crimen para suavizar, con la esperanza de un Salvador, la terrible desgracia
resultante de su pecado™®.

Asi fue que Dios hizo con el hombre un testamento nuevo y eterno, nuevo porque "es el
ultimo que Dios hizo con los hombres" y eterno porque "no habra otro; éste permanecera
eternamente"'4°.

Asi como originalmente fueron tres dones otorgados al hombre, a saber, la inocencia, la paz
y la inmortalidad, en esta nueva alianza habria «tres eras en las que, paso a paso, el hombre
volveria a ser el virum perfectum (Ef 4, 13), en este mundo repararia su inocencia, en el cielo
alcanzaria la paz y en la resurreccién general recibiria la inmortalidad. Asi alcanzaria la
madurez proporcional al crecimiento completo de Cristo (Ef. 4 13)»'".

143 Chaminade, «El sepulcro de Jesucristo es una madre», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 3,
pag. 123. [EP III,32]

44 Chaminade, «De la practica de la unién con Jesucristo», Notas de instrucciéon, grandes feuilles
détachées, carpeta num. 3 (Roma: Archivos SM, caja 9), p. 21 del suplemento. [EP 11,108].

145 Chaminade, «Petit Traité de la Connaissance de Marie», pags. 22-23. [EP VII,37].

146 Chaminade, «Meditaciones sobre la santa comunién», Notas de instruccién, cahier gris, nim. 3,
pag. 202. [EP III,49].

47 Chaminade, «El sepulcro de Jesucristo es una madre», Notas de instruccion: cahier gris, pp. 3,
pag. 125., o.c.



51

2. Las claves de la espiritualidad del Padre Chaminade:
las tres condiciones de la nueva alianza

Antes de que el hombre pudiera acogerse a esta nueva alianza, habia condiciones que
aceptar y cumplir.

La primera es que, al hacer las paces con los hombres, no pretendié revocar el decreto

de muerte ni las humillantes consecuencias como la enfermedad, el sufrimiento, las
vejaciones, el miedo, la rebelion de las pasiones, los dolorosos y deplorables efectos
de la concupiscencia, etc. La segunda condicion es que los hombres escuchen a su
adorable Hijo, crean en su palabra, lo tomen como mediador, sigan su ejemplo,
observen sus leyes; se incorporen a él para vivir solo por él y aprovechen sus méritos.
La tercera condicion es que Dios se obliga a devolver al hombre no solo los derechos
de Adan en la inocencia, sino también los derechos de su mediador, Jesucristo, de
modo que, si cumplimos las dos primeras condiciones, Dios nos dara una parte de la
gloria de Jesucristo mismo™&.

De estas tres condiciones: 1) aceptacion de los efectos del pecado original, 2) aceptacion de
Cristo como nuestro mediador y unién con El, y 3) nuestra herencia como "otros Cristos", las
dos primeras deben ser cumplidas por nosotros y la tercera por Dios. Estos tres puntos son,
por asi decirlo, tres claves de la espiritualidad del Padre Chaminade. Forman el esquema
basico de casi todos sus retiros, se encuentran invariablemente en sus ensayos sobre
direccion espiritual y reaparecen una y otra vez a lo largo de sus escritos como los temas
principales de una gran sinfonia.

A. Caracter paulino de estas condiciones

El caracter paulino de estas tres condiciones llama la atencion de inmediato. Esta preferencia
por la teologia paulina es caracteristica del Padre Chaminade y un reflejo de su pertenencia
a la escuela francesa. El propésito declarado de los miembros de esta escuela de
espiritualidad era «estudiar y exponer las doctrinas mas sublimes y hermosas de San Juan y
San Pablo sobre la vida de la gracia. Nunca consentirian en diluirlas ni ocultarlas con el
pretexto de acomodarse a la debilidad intelectual de la mayoria de los fieles»'°. Tal era
también el propédsito del Padre Chaminade. «San Pablo dice», «de lo cual San Pablo hablay,
«es la ensefianza de San Pablo», son frases que se repiten incesantemente en sus escritos.
Rara vez menciona alguna de estas tres condiciones sin apelar también a alguna cita del
Apostol de los Gentiles como su autoridad. Y es por esta razén que la doctrina del Cuerpo
Mistico, tema principal de las epistolas paulinas, desempefia un papel tan fundamental en su
doctrina espiritual.

B. La Primera Condicién

La primera de estas condiciones se refiere al decreto por el cual nuestros cuerpos deben
morir "gradualmente”, resistiéndose continuamente a la restauracion del alma a su gloria

148 «Manuscrito de Burdeos» (Roma: Archivos SM, Caja 10), pags. 94-95. [Retiro de 1822. EP VI,22)].
149 George Letourneau, Ecoles de Spiritualité: I'école francaise au XVII siécle (Paris, 1913), p. 5



52

original. El Padre Chaminade distingue, con San Pablo, dos fuerzas dentro de nosotros. A
una la llama "la vida de Adan" o "el hombre viejo". Por ella entiende "la naturaleza depravada,
la pasion, la concupiscencia, la inclinacion al mal"'*°. La llama "el cuerpo del pecado" y como
«el hombre carnal, es decir, los sentidos y esa parte del alma que guarda alguna relacién con
ellos».™'. A esta fuerza opuso «la vida de Cristo», «la vida del Espiritu», «la vida de Dios»,
«el nuevo hombrey, por el cual entendia el estado de gracia santificante.

¢, Qué debemos entender por la vida del Espiritu? Es lo que a menudo llamamos, sin
comprenderlo, la vida espiritual. 4Y qué significa vivir espiritualmente? Los hombres
mas eruditos te diran: es la vida que se opone a la vida de la naturaleza. Tienen razon.
Es una respuesta verdadera. Realmente hay oposicion. Pero no nos lleva muy lejos.
Porque ¢ podemos decir que quien se mortifica, que no tiene pecado grave, vive una
vida espiritual? Oh, debes ir mas alla. La vida espiritual no es nada menos que la vida
de Cristo, vida segun el Espiritu de Jesucristo, hasta el punto de que se puede decir
que no tengo vida propia, no soy yo quien vive, es Jesucristo quien vive en mi's2,

Pero antes de alcanzar esta meta deseada, antes de lograr vivir verdaderamente la vida de
Cristo, hay una lucha que librar. «La vida del hombre nuevo supone la extincion del hombre
viejo» '3, La necesidad de esta lucha surge del hecho de que en el momento del Bautismo
experimentamos una santificacion de nuestra persona, no de nuestra naturaleza; es decir, el
pecado original, en cuanto pecado personal, es remitido, pero en cuanto esta en nuestra
naturaleza, permanece’.

150 Retiro de 1827: notas de Chevaux (Roma: Archivos SM, Caja 10), [EP VI,67]

La Iglesia ensefia que, desde la caida de Adan, el hombre ha conservado los dones que son
simplemente humanos, es decir, que pertenecen al hombre en cuanto hombre, y que estos dones,
aunque mas o menos "heridos", aun no estan completamente viciados ni radicalmente corrompidos,
sino que son capaces de algun bien. En este punto, la Iglesia ha condenado tanto a los pelagianos
como a los semipelagianos, que exageran las facultades del hombre natural, y a los calvinistas y
jansenistas, que exageran los efectos del pecado original en las facultades del hombre. Dentro de
estos dos extremos, la Iglesia permite a sus tedlogos y escritores espirituales poner el acento donde
deseen, ya sea en el rigorismo o en el humanismo.

En la escuela francesa encontramos el énfasis en un rigorismo que se deriva de su
teocentrismo, por un lado, y de su agustianismo, por otro. El primero insistia en la infinitud y majestad
de Dios y en la insignificancia y la nada del hombre. El segundo se negaba a minimizar los efectos del
pecado de Adan en su posteridad. En el Padre Chaminade encontramos la misma vision pesimista del
«hombre natural», aunque en él nunca alcanzé los extremos que se encuentran en los berulianos, mas
rigoristas. El lector del Padre Chaminade, por lo tanto, debe minimizar los términos exagerados que
tomo prestados de los escritores de su época para describir el estado del hombre caido, ya que una
vision mas completa de sus ensefianzas evidencia la perspectiva mitigada expuesta en su extensa
circular sobre el voto de castidad: Depuis la chute originelle, 'Homme a tant de pente vers le mal et est
sifaible pour le bien, que, par les forces de sa Nature, il ne peut atteindre. que quelques vertus morales,
encore bien impar-faites. Il lui faut la force d'en haut pour qu'il puisse vaincre toutes les tentations,
surmonter tous les inclinaciones mauvais, et remplir ses devoirs d'une maniere sobrenatural et méritoire
du ciel. (Circular del 8 de junio de 1840, edicidon impresa, Roma: Archivos SM, Caja 14, pag. 14). Para
una vision mas completa de los aspectos de este problema, cf.: Bremond, op. cit., |, pags. 11 a 17 y lll,
pags. 27-29; y Emile Mersch, S. J., Le Corps Mystique du Christ (Lovaina: Museo Lessianum, 1933),
pags. 297-320.

151 Chaminade, Circular del 8 de junio de 1840, pag. 3.

152 Retiro de 1822: notas anénimas (Roma: Archivos SM, Caja 10), pag. 27. [AGMAR, 10.5.8].

153 Chaminade, «De la circuncisién», Notas de instruccién: petites feuilles détachées, p. 124. [EP 11,21].
154 Esta es la distincion de Santo Tomas: duplex est sanctificatio. Una quidem totius naturae:
inquantum scilicet natura humana tota ab omni corrup-tione poenae et culpae liberatur. Et hoc erit in



53

Jesucristo, que permanece en nosotros por la fe, nos ha purificado y santificado por el
Bautismo y nos ha librado del pecado, que aun existe en nuestra naturaleza. Jesucristo
mismo comunica a las almas grandes y nobles sentimientos, y un alma asi unida a
Cristo se encuentra en continuo conflicto con la naturaleza, que no ha sido regenerada
como antes. De ahi la incesante lucha entre la carne y el Espiritu de la que habla San
Pablo'.

Esta lucha continuara a lo largo de toda nuestra vida. Sin embargo, sélo llegaremos al
despojo completo del viejo hombre a nuestra entrada al cielo. El precepto non
concupices, como también el precepto del amor de Dios, lo cumpliremos perfectamente,
segun san Agustin, sélo en el cielo'®.

Si bien al hablar del pecado original, el Padre Chaminade utiliza a veces términos, habituales
en su época, que parecen exagerar su veneno, sin embargo lo cierto es que su espiritualidad
no era morbosa, no amaba detenerse en nuestra depravacion, ni estoica, que se basaba en
el principio de la autorrepresién. Es muy raro que hable de "suprimir al viejo hombre", "morir
a nosotros mismos", sin que al mismo tiempo recuerde a su lector que esta supresion, esta
muerte al yo, no tiene sentido excepto en la medida en que es condicion necesaria para

"revestirse de Cristo".

Sin embargo, no debemos hablar tanto de esta muerte mistica al mundo y al yo que perdamos
de vista la preciosa vida en Cristo que deberia seguirla. Morimos solo para vivir. Todo el
cristianismo, toda la perfeccion, consiste en esta muerte y en esta vida. Es la doctrina de San
Pablo. Considérense muertos al pecado y vivos con una vida que mira hacia Dios, por Cristo
Jesus, nuestro Sefior'’.

Pero no es solo la muerte lo que Jesucristo da a sus discipulos. Si El desea que mueran al
mundo, es para que vivan su vida y los transforme en otros Cristos'%8,

Para comprender plenamente el significado de esta lucha en la doctrina del Padre
Chaminade, es necesario hacer una breve digresion y considerar una de las ensefianzas
fundamentales de la escuela francesa. Los escritores espirituales de este grupo distinguen
entre las acciones de Cristo y sus estados'®. El primero es el acto transitorio de Cristo
realizado durante su vida terrenal; el otro es la disposicion, el modo de existencia, la condicion
que inspird y dirigié estos actos. Por ejemplo, un «acto» de Cristo seria Jesus obedeciendo a
Maria en ese momento particular, de esa manera particular; el «estado» correspondiente es
la filiacion de Cristo, Cristo, Hijo de Maria. El primero es pasajero; el segundo, duradero.
Ambos merecen nuestra atencién, afecto e imitacién, pero son especialmente los «estados»
de Cristo los que debemos considerar, los que debemos «revestirnos». Son atajos hacia la
perfecta imitacién de Cristo, hacia la conformidad con El.

Ademas, debemos distinguir aun mas, «el estado interno del misterio externo».

Asi como en nosotros hay un cuerpo y un alma, que juntos forman una sola persona,
asi también en los misterios del Hijo de Dios hay un espiritu que opera y obra el misterio:

resurrectione. Alia vero sanctificatio personalis. Quae non transit in prolem carnaliter genitam: quia
talis sanctificatio non respicit carnem,ased mentem. (lll, q. 27, a. 2, ad. 4.)

155 Cartas del P.Chaminade, II, p. 48.

156 Chaminade, «De la circuncision». o.c. [EP I1,21]. El padre Chaminade no hace referencia a ninguna
obra particular de San Agustin ni se pudo encontrar la cita exacta.

57 Chaminade, Notas sobre las "Constituciones de la Société de Marie", carpeta nim. 7 (Roma:
Archivos SM, Caja 61), p. 30. (Rom 6,11)

158 Constitutions de la Société de Marie (edicion de 1839) (Roma: Archivos SM, Caja 61), p. 45.

159 Cfr. Bremond, op. cit., lll, pags. 64-65.



54

la luz de la gracia del misterio, el designio de establecer algun efecto del misterio, y el
cuerpo o la accion del misterio'.

Debemos reproducir en nosotros todos los «estados» de Cristo, pero cada uno de nosotros
debe reproducir en nosotros de manera especial un misterio particular de Cristo. Y entre estos
«estados» o misterios de Cristo hay algunos tan fundamentales que deberian encontrarse en
todos nosotros. Para los fundadores de la escuela francesa, Bérulle y Condren, el estado
mas fundamental de todos era el de la "anonadamiento" de Cristo en el misterio de la
Encarnacion, o mas concretamente en su infancia, que consideraban "el estado mas vil y
abyecto de la naturaleza humana después de la muerte"'®'. Para el Padre Chaminade, sin
embargo, este estado fundamental, que deberia encontrarse en todos nosotros, es, como
veremos'®?, el de "hijo de Maria".

Pero tanto para el Padre Chaminade como para Bérulle existe otro estado fundamental que
debe reproducirse en todos los hombres: el de Cristo crucificado. La lucha interior que surge
de la resistencia del "hombre viejo" al "hombre nuevo", que es la vida de Cristo, esta
representada y realizada por la muerte de Cristo en la cruz.

"Entiende que el hombre viejo ha sido crucificado en Jesucristo para que el cuerpo del
pecado sea destruido y no lo cometamos mas".

Para comprender correctamente este texto, debemos saber:

1) que en todo sacrificio podemos distinguir uno interior y uno exterior. El exterior es la
victima sensible que se inmola y se destruye; y el interior es la oblacion de uno mismo
a Dios, mediante la cual se reconoce el dominio soberano de Dios sobre todas las
criaturas.

2) que por «hombre viejo» se entiende la naturaleza depravada, la pasion, la
concupiscencia y la inclinacion al mal.

Ahora bien, la muerte de Jesucristo significa propiamente nuestro hombre viejo. Tal es
la interpretacion de «mors Christi significat interitum veteris nostrae naturae». Con las
explicaciones anteriores, este texto se entiende facilmente. El sacrificio exterior de
Jesucristo es nuestro hombre viejo.

Y este hombre viejo, que es el cuerpo del pecado, ha sido sacrificado al mismo tiempo
que Jesucristo, es decir, al mismo tiempo que Jesucristo se inmola internamente con el
viejo hombre. Jesucristo ha inmolado a este hombre viejo para que el cuerpo del pecado
sea destruido, es decir, para que la concupiscencia y nuestra inclinacién al mal sean
vencidas por la gracia que El ha merecido y que no nos permite pecar de nuevo'®.

Asi, el estado interior de Cristo en el misterio de la Crucifixion, el de su auto-oblacion, continta
por la eternidad, pero sin el sufrimiento externo ni la muerte. Estas caracteristicas externas
continuan, sin embargo, en los miembros de su Cuerpo Mistico, quienes deben someterse al
sufrimiento de la lucha contra la concupiscencia y a la muerte del viejo hombre. Por lo tanto,
para que estos miembros reproduzcan perfectamente en si mismos este estado de Cristo,
deben adquirir el espiritu interior que animé a Cristo en su cruz. No debemos simplemente
resignarnos pasivamente a este conflicto interior; debemos llevarlo adelante hasta su
resolucion final.

160 CEuvres Complétes de Bérulle (Paris: J. P. Migne, 1856), p. 1053.
161 Ibid., p. 1007.

162 Cf. Capitulo IV.

163 Retiro de 1827: notas de Chevaux, p.47.



55

San Pablo ha dicho y repetido que el cristiano esta unido con Cristo a la cruz, y que es
de Jesucristo que ha crucificado su carne con todos sus vicios y concupiscencias'®*.

Este estado de Cristo crucificado debe ser asumido por todos los hombres porque "todos los
hombres estan consagrados a la cruz por el bautismo y por la obligacion que de ahi sacan,
de imitar a Cristo'®®.

Pero por su vocacion, los religiosos, en particular, estan obligados a llevar la cruz y
aferrarse a ella. Nuestro Sefnor Jesucristo, previendo la negligencia de los cristianos y
lo poco que su vida se conformaria a la suya, quiso formar en el estado religioso un
pueblo enteramente consagrado a El para siempre. Y este Divino Maestro quiso ser el
modelo que estos religiosos debian seguir. El religioso, entonces, esta obligado a
trabajar incesantemente para imitar a Jesucristo y a llenarse de su Espiritu muriendo
cada dia a si mismo. Debe recordar que esta apegado a la cruz por sus tres votos
principales, como Jesucristo lo estuvo por los tres clavos'®®.

O también:

El caracter del cristiano perfecto es estar muerto al mundo como Jesucristo y con
Jesucristo; el destino del cristiano perfecto es resucitar como Jesucristo y con
Jesucristo. Ahora bien, la vida religiosa que abrazamos produce este doble efecto en
gran medida: por ella morimos al mundo a semejanza de Cristo, y por ella resucitamos
ala vida. a semejanza de Cristo'®’.

Nuestro modelo en esta obra de asumir los estados de Cristo es aquella que los asumié
todos perfectamente y que entré tan profundamente en este estado particular de Cristo
crucificado, gracias a una gracia especial de Dios, que sufrié en el Calvario como corredentora
de los hombres.

La Santisima Virgen tiene una semejanza tan grande con su Divino Hijo, tanto en sus
virtudes como en su Pasion, porque Jesucristo le dio un nuevo ser de gracia para el ser
humano que recibié de ella. Asi, como Madre de Dios, esta por encima de todas las
demas criaturas, no solo por la eminencia de esta augusta cualidad, sino también por
este nuevo ser de gracia que le permitié penetrar las operaciones internas de su Hijo,
imitarlas y experimentar en ellas todo lo que Jesucristo experimentd en si mismo,
convirtiéndose asi, por ellas, en su fiel copia. Asi, se asocia a todos sus misterios. Asi,
llega al Calvario para sufrir como corredentora y para llevar en el dolor a los hijos de la
nueva Iglesia'®s,

Finalmente, cabe sefialar que esta insistencia del Padre Chaminade en nuestra obligacion de
morir a nosotros mismos para revestirnos de Cristo, como resultado de los efectos del pecado
de nuestros primeros padres, marca otra diferencia entre él y los fundadores de la escuela
francesa. Para Bérulle, y especialmente para Condren, nuestra obligacién de autoinmolacion
surgié del hecho de que somos criaturas y, por lo tanto, es independiente de la caida en el
jardin. Sostuvieron que «esta herida accidental es menos profunda en nosotros, que es

164 Chaminade, Circular del 8 de junio de 1840, p. 19. (Gal. 12, 19y 5, 24.)

165 Retiro de 1820: notas de Bousquet (Roma: Archivos SM, Caja 10), p. 21.

166 bid., pags. 21y 22.

167 Retiro de 1818: notas de Lalanne (Roma: Archivos SM, Caja 10), p.8. [EP V, 24].

68 Chaminade. «De la Compasion de la Virgen», Notas de instruccion, Cuaderno gris, n.° 1 (Roma:
Archivos SM, Caja 9), pag. 154 [EP 11,196].



56

menos nosotros que nuestra nada»'®®. El Padre Chaminade, por otro lado, si bien no niega
las obligaciones que tenemos hacia Dios como criaturas'”, prefiere insistir, con San Pablo y
Santo Tomas'", en que lo mas importante es la vida y sus consecuencias, pues de ellas
surgi6 el nuevo orden, la nueva alianza, la nueva relacion entre Dios y el hombre, la de adorar
a Dios y servirle con y en Cristo.

C. La Segunda Condicion

Hemos visto como, por el pecado original, se rompid la primera alianza que Dios hizo con los
hombres; como, por este, los hombres se separaron de Dios hasta el punto de no poder
rendirle el culto que le corresponde; como «Dios, en su sabiduria, preparé otra alianza»'’?
para reemplazar la original. Esta nueva alianza se basaba en ciertas condiciones. La primera
de estas condiciones: la aceptacion de las consecuencias del pecado original y el esfuerzo
constante de nuestra parte por regenerar nuestros cuerpos tan completamente como nuestras
almas son regeneradas por el Bautismo, ha sido examinada. Quedan por examinar las dos
condiciones restantes.

La segunda condicion es la aceptacion de Cristo como nuestro mediador y la unién con El
mediante la incorporacién a su Cuerpo Mistico, pues

Solo por Jesucristo nos reconciliamos con Dios, le rendimos un culto digno de su infinita
grandeza, nos convertimos en sus herederos, nos es concedida la gracia y se nos abren
las puertas del cielo. La religién cristiana se funda enteramente en Jesucristo. Todo el
culto y todo el honor que rinde a Dios, toda la doctrina que ensefa, todas las reglas que
prescribe, todas las promesas que hace, todas las esperanzas que infunde, tienen su
origen en Jesucristo'’3.

Es evidente pues, que la doctrina espiritual del Padre Chaminade no solo es teocéntrica, sino
también, y mas especialmente, cristocéntrica, y, si podemos usar el término, encarnacionista,
pues el gran medio por el cual Cristo se constituye en nuestro Mediador ante Dios y por el
cual nos unimos a El es la Encarnacién. Asi, en su manual de direccién de 1828, el Padre
Chaminade escribid, reflejando perfectamente el sentir de la escuela francesa:

Por esta unién (Encarnacion), las perfecciones de la Divinidad han recibido un nuevo
poder con respecto a Dios y un nuevo poder con respecto a los hombres.

Un nuevo poder respecto a Dios, porque se han vuelto capaces de rendir homenaje a
Su infinita Majestad, de satisfacer Su justicia y de restablecer Su gloria, no separados
de Su santa humanidad'’*.

169 Brémond, op. cit., Ill, pag. 362.

170 ¢f. nota 163.

71 Cfr. Suma Teoldgica, Ill, q. 1, art. 2.

72 Chaminade, «Meditaciones sur la Santa Comunién», Notas de instruccién, cahier gris, n° 3, p. 202.
[EP 111,49].

73 Chaminade, «Direccién de la Compariia de Maria por los caminos de la salvacién» (1828), cuaderno
G (Roma: Archivos SM, Caja 18), p. 8. [EP VI,76].

74 Esta afirmacion debe entenderse secundum quid. En términos absolutos, Dios podria haber
restablecido al hombre a su estado original directamente y mediante un simple acto de su Divina
Voluntad. Pero habiendo ordenado desde la eternidad que esto se realizaria mediante la Encarnacion,
podemos decir, secundum quid, que no podia hacerlo de otra manera. Y asi es como debe interpretarse



57

Un nuevo poder respecto a los hombres, porque pueden reconciliarlos con Dios,
merecerles nuevas gracias y permitir que el Verbo Divino ejerza para ellos la cualidad
de Cabeza, cualidad que El no pudo asumir antes, ya que, como sefiala Santo Tomas,
(Cf. Summa Theologica, Ill, g. 8, art. 4), es necesario que la Cabeza sea la misma que los
miembros, y el Verbo Divino carecia de esta semejanza antes de la Encarnacion'’®,

Mediador y Cabeza, estas son las dos cualidades principales que Cristo asume en Su
Encarnacion. Son los puntos centrales, al menos implicitamente, de toda doctrina espiritual,
pero para la escuela francesa y para el Padre Chaminade se convirtieron en el nicleo de la
espiritualidad de forma expresa e intencionada, y es su insistencia en estas cualidades lo que
caracteriza sus escritos y los distingue de otras escuelas de espiritualidad’®.

El Padre Chaminade insiste con claridad en la naturaleza fundamental de la mediacién de
Cristo y su lugar central en su doctrina.

Desde la desobediencia de nuestro primer Padre, Dios ya no quiere tratar con nosotros;
ya no nos conoce, ya no nhos ama excepto en su Hijo. En consecuencia, todas las obras
mas grandes y meritorias que podamos realizar son nada a los ojos de Dios si su Hijo
no nos las presenta. Por eso el gran Apéstol nos dice: digamos lo que hagamos,
estemos siempre unidos a Jesucristo. Asi, todas nuestras acciones, incluso Las mas
comunes seran agradables a Dios si su Hijo las presenta; y, por otro lado, Dios
rechazara con desdén y repugnancia todo lo que le ofrezca otra mano que la de
Jesucristo, aunque sean obras dignas de su Divino Corazon'”.

O ademas,

Debemos rendir a Dios una gran cantidad de deberes religiosos que no podemos
rendirle por nosotros mismos, como adorarlo, amarlo, alabarlo y suplicarle como
debemos y como El merece. Jesucristo, por su caridad, cumple nuestros deberes por
poder, por asi decirlo, y asi se convierte en el Mediador de nuestra religién. Por eso
quiso resucitar después de su muerte y estar siempre vivo, dice San Pablo, es decir,
para alabar y suplicar a su Padre en nuestro lugar y a causa de nuestra incapacidad'’®.

Para el Padre Chaminade, «Jesucristo es el Unico digno siervo y adorador de Dios, el Unico
que rinde a Dios un honor digno de EI»'"®. De ahi el lugar profundamente fundamental que
ocupa la mediacion de Cristo en sus ensefanzas.

Pero asi como Cristo es Mediador entre Dios y nosotros, también forma parte del plan
divino que Maria sea la mediadora entre Cristo y nosotros. Desde la nueva alianza
concluida entre el cielo y la tierra y sellada con la sangre de Jesucristo, Dios Padre
reconoce solo a su Hijo, ama solo a su Hijo y nos adopta solo en su Hijo. Quien es
nuestro Hermano mayor. Todo lo que le ofrezcamos por otras manos que no sean las
de su Hijo no le sera grato, pues solo a su Hijo lo ha establecido como nuestro pontifice
y mediador. Debemos, pues, unirnos a Cristo para ir a Dios. Pero ;,como nos uniremos
al Hijo si no es por la mediacion de su Madre, depositaria de sus vestiduras, es decir,

aqui al Padre Chaminade. [secundum quid, literalmente: segun esto. Una verdad limitada por el
contexto].

75 Chaminade, «Direccién de la Compafiia de Maria por los caminos de la salvacién», o.c. [EP VI,76].
176 Cfr. Mersch, op. cit., pags. 281 y 292.

77 177 Chaminade, «Método de oracién sobre el Simbolo», Cuaderno EE (Roma: Archivos SM, Caja
19), p. 60. [EP VII,34].

178 Chaminade, «Préactica de la oracién mentaly, cuaderno JJJ. pag. 20. [EP VII, 11(62)].

179 Retiro de 1832: notas de Bonnet, (Roma: Archivos SM, Caja 10), p. 9. [EP VII,9].



58

de los méritos de su Primogénito? Pidamos a Maria, la nueva Rebeca, que nos vista
con ellas, que nos presente ella misma al Padre, quien, viendo las decoraciones y
pertenencias de su Hijo, nos bendecira.

Maria ha sido constituida por su propio Hijo desde lo alto de la Cruz como nuestra Madre
y protectora. En sus manos ha depositado los tesoros de su gracia, de modo que la
creemos mediadora natural y constituida entre su Hijo y los hombres, como el Hijo es
el Mediador necesario entre Dios y los hombres. Nadie puede ir al Hijo sino por Maria,
como nadie puede ir al Padre sino por el Hijo®°.

Hemos distinguido entre los términos mediador y Cabeza. En realidad, este ultimo término
incluye al primero. El oficio principal de la Cabeza de Cristo es actuar como mediador entre
los miembros de su Cuerpo Mistico y su Padre. Pero cuando hablamos de Cristo como
nuestra Cabeza, nos inclinamos mas a pensar en su lugar como el nuevo Adan y en nuestra
intima unién con él.

Cristo es en la regeneracion lo que Adan fue para la generacién. Todos somos
regenerados por Jesucristo, quien es el segundo Adan. El primer Adan, por su
desobediencia, perdié a todos los hombres; el segundo los salva por su obediencia.
Jesucristo es mi Cabeza y me da los medios para unirme a él, pues debemos estar
unidos a Jesucristo como un brazo, un miembro, al cuerpo, a la cabeza. Debemos estar
unidos a Jesucristo como la rama injertada en un arbol. Somos regenerados en
Jesucristo porque, estando muertos, la vida de Jesucristo, nuestra Cabeza, fluye en
nosotros como la savia en una rama injertada. El mantiene esta vida mediante los
sacramentos. Cuando somos injertados en este arbol celestial vivo, su vida fluye en
nosotros'®’.

Es por su Encarnacién que Cristo asume este papel. Por ella, la humanidad de Cristo

se ha convertido en digna Cabeza de todos los elegidos, lo que solo podria ser
imperfectamente sin esta unién, pues, al ser su mérito limitado, no podria ser una fuente
inagotable de gracias y virtudes para los miembros del Cuerpo Mistico'®2.

Esta cualidad, que Santo Tomas llama gratia capitalis, es explicada por el Padre Chaminade

asi:

¢, Como es Dios la vida de nuestras almas? San Agustin distingue dos vidas en nuestras
almas. Hay una vida en el alma que anima al cuerpo, y una vida que anima al alma
misma... El alma da vida al cuerpo porque es mas noble, porque esta unida a él (nuestra
vida no puede estar fuera de nosotros), porque le comunica operaciones que el cuerpo
no puede ejercer sin ella, pues es cierto que la vida consiste principalmente en la accion.
La vida del cuerpo es el alma, y la vida del alma es Dios. He venido para que tengan
vida y la tengan en abundancia (Juan 10, 10). Tus palabras son palabras de vida eterna
(Juan VI, 69). Las palabras que te he estado diciendo son espiritu y vida (Juan 6, 64).
Pero s como se nos comunica esta vida? Asi como el Padre tiene en si el don de la vida,
asi también le ha concedido al Hijo que El también tenga en si el don de la vida (Juan
5, 26).

Jesucristo, siendo vida por esencia, es suyo prometer y dar. La santa humanidad que
se digno tomar en la plenitud de los tiempos, al acercarse tanto a la vida misma, recibe
de ella tanta virtud que brota una corriente inagotable de agua viva. El agua que yo le

180 Chaminade, «Método de oracién sobre el Simbolo», o.c. [EP VII,34].

181

«Notas de Conferencias del Buen Padre Chaminade»: 4 mayo al 27 agosto 1843 en Santa Ana,

notas de Bonnefous (Archivos SM, Caja 10), pags.71-72. [EP VII,35].
182 Chaminade, «Direccién de la Compafiia de Maria por los caminos de la salvacioén», o.c. [EP VI,76].



59

daré sera un manantial en su interior, que fluira continuamente para traerle vida eterna
(Jn 4, 14)183,

La gracia nos llega, por tanto, a través del contacto con la humanidad de Cristo,
especialmente en el contacto que se produce al recibir la Sagrada Eucaristia.

Su carne esta unida a la divinidad en unidad de persona y nos da esta carne divina para
comer, para alimentarnos e incorporarnos a El; y con esta carne nos da su humanidad,
su divinidad, su persona'®,

Finalmente, «Cristo es Cabeza del cuerpo de la Iglesia, no solo porque es el principio de su
vida espiritual, sino también porque es la causa ejemplar y meritoria de su resurreccion e
inmortalidad, que es la recompensa, la perfeccion y el consuelo de esta vida espiritual» 8.

«En Jesucristo», entonces, «todos los seres se reunen, rindiendo a Dios el deber de su
sumision. Por su obediencia, restablece bajo el imperio de Dios todo lo que el pecado le habia
arrebatado. Instaurare omnia in Christo (Ef 1,10)» %,

D. La Tercera Condicion

Estas son, por lo tanto, las dos condiciones que debemos cumplir bajo los términos de la
nueva alianza: el esfuerzo constante por reemplazar al «hombre viejo» por el «hombre
nuevoy, Cristo, y la pertenencia al Cuerpo Mistico de Cristo. Si las cumplimos, Dios cumplira
la tercera condicion, que es nuestra restauracion no solo a los plenos derechos de Adan, sino
incluso a la herencia de Cristo, nuestra Cabeza.

La gloria de Jesucristo es ser Hijo de Dios en unidad de esencia y naturaleza. Su gloria
es que su humanidad esta unida a la divinidad en unidad de persona, lo que nos permite
decir que en El, el hombre es Dios y Dios es hombre. Ahora bien, es esta gloria la que
nos comunica y la que nos hace uno con Dios tal como El es. Tal como El es, no por
una igualdad total, pues esto no es propio de una criatura, sino por una imitacién y una
semejanza tan grandes y perfectas que superan la inteligencia creada y nos embelesan
de admiracion y amor. Jesucristo es el Hijo de Dios por naturaleza, y en El somos hijos
de Dios por adopcién con los mismos derechos que El y llamados a la misma herencia
que EI'¢7.

Esta restauracion ocurrira en el momento del juicio general. jCuanta multitud de
hombres hay que tienen la desgracia de no pertenecer al cuerpo de Jesucristo, sino al
cuerpo del Diablo. Tienen como cabeza y principe al sefior de los espiritus malignos
que se extienden por el mundo y ejercen su imperio sobre los infieles. Un principe cuyo
dominio reside en las bajas esferas, ese espiritu cuya influencia aun opera entre los
incrédulos (Ef 11,2). En el ultimo dia, todos los hombres seran divididos en dos grandes

183 Chaminade, «Sermon sobre la Resurreccion de Jesucristo», Notas de instruccién: cuaderno gris,
n.° 3, pags. 111-112. [EP 1ll,29]. La referencia a San Agustin dada por el Padre Chaminade es
inadecuada y una investigacion diligente no logré descubrir la referencia exacta.

184 Chaminade, «Meditacion sobre la Santa Comuniény», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 3, pag.
207. [EP 111,49].

185 Chaminade, «Sermén sobre la Resurreccion de Jesucristo», o.c. [EP 111,29].

186 Chaminade, «De la obligacién de servir a Dios desde la juventud», Notas de instruccion: petites
feuilles détachées, p.11. [EP IV, 55].

187 Chaminade, «Meditacién sobre la santa comuniény», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 3, pag.
207. o.c.



60

cuerpos. Quienes hayan vivido y muerto en pecado, aunque hayan sido miembros del
cuerpo visible de Jesucristo, tendran al diablo como cabeza y compareceran ante
Jesucristo con la gran multitud de los réprobos. Por otro lado, veremos a Jesucristo con
todos los elegidos que forman su Cuerpo Mistico. En ese momento, los dos grandes
cuerpos estaran completos; todo se habra cumplido, no habra nada mas que hacer:
cada uno ocupara el lugar que le corresponde. El cuerpo de los réprobos sera arrojado
a los abismos del infierno con el diablo, su cabeza. Todos los miembros de Jesucristo
ascenderan con él al cielo, para glorificar alli a Dios eternamente. Este gran dia sera el
dia de la resurreccion y ascensién de Cristo completo, el cumplimiento y la consumacion
de la obra de Dios en los elegidos'®.

Queda ahora examinar en detalle el nucleo de este plan, el Cuerpo Mistico de Cristo.

*hkkkkkkhkkkkk

El plan divino, entonces, segun el padre Chaminade, se construye dentro de una vision
teocéntrica, esa vision de la espiritualidad que ve a Dios por encima de todas las cosas, infinito
en su majestad, y a los hombres como criaturas destinadas a honrar y glorificar a Dios. Entre
ambos se encuentra el Verbo Encarnado, quien une a estos hombres consigo mismo para
que puedan rendirle junto con El un culto apropiado a Dios. Sin embargo, el Padre Chaminade
se preocupa menos por el argumento del teocentrismo que por su aplicacion, y se diferencia
de los demas miembros de la escuela francesa al basar su teocentrismo en las circunstancias
histéricas de la caida en el jardin, mas que en nuestra condicién de criaturas.

Dios hizo dos alianzas con los hombres a lo largo de la historia, nos dice. La primera fue con
Adan, mediante la cual Adan y toda su posteridad serian creados a imagen de Dios,
gobernantes del universo y poseedores de la gracia. Pero Adan, por su pecado, destruyo esta
alianza, se separo de Dios y perdio los dones especiales que le habian sido otorgados.

Para reparar el dafio, Dios establecié una segunda alianza, esta vez con la naturaleza
humana y no con los seres humanos, en la Persona de su Hijo, quien se hizo hombre para
salvar a todos los hombres. Esta nueva alianza, precedida por una figurativa, debia tener tres
eras. En este mundo, el hombre restauraria su inocencia, en el cielo alcanzaria la paz y, en
la resurreccion general, la inmortalidad.

Sin embargo, mas importantes que las tres eras de esta nueva alianza son las tres
condiciones de las que depende su cumplimiento. La primera de estas condiciones consiste
en la aceptacion de las consecuencias del pecado original y el esfuerzo constante de nuestra
parte por restaurar el orden que este pecado habia destruido. La razén de esta lucha radica
en nuestra santificacion incompleta en el Bautismo. Las aguas de este sacramento restauran
nuestra alma a la inocencia, pero los efectos del pecado permanecen en nuestra naturaleza.
La lucha que entonces se hace necesaria para santificar el cuerpo junto con el alma continua
a lo largo de toda nuestra vida. Es necesario, sin embargo, enfatizar el lado positivo mas que
el negativo de esta lucha.

188 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR (Roma: Archivos SM, Caja 19), pags.
49-50. [EP VII,17]. La cita (no indicada por el padre Chaminade) esta tomada de un libro de Pierre
Caussel titulado: De la Connaissance de Jésus-Christ (Paris: Jean-Thomas Herissant, fils, Libraire,
1771), p. 404.



61

Para comprender mejor este punto de la doctrina espiritual del Padre Chaminade, debemos
tener presente la distincion beruliana entre los actos y los estados de Cristo y la insistencia
en estos Ultimos en la escuela francesa. Uno de los estados de Cristo que deberia encontrarse
en todos los hombres es el de Cristo crucificado, y consiste no solo en la resignacion al
conflicto que se da entre el cuerpo y el espiritu, sino también en participar activamente en él.
Esta adquisicion del estado de Cristo crucificado, que deberia encontrarse especialmente en
los religiosos, fue la Santisima Virgen, quien alcanzé su plenitud en este estado de Cristo, la
que nos lo modelé.

La segunda condicion de la nueva alianza es la aceptacion de Cristo como nuestro mediador
y unién con El mediante la incorporacién al Cuerpo Mistico. La mediacién de Cristo se
fundamenta en la Encarnacion, que al unir las naturalezas humana y divina en la persona del
Hijo de Dios, lo convirtid en el mediador perfecto entre Dios y el hombre. Esta cualidad de
Cristo se convirtié en el punto central de la espiritualidad del Padre Chaminade, como lo fue
para los miembros de la escuela francesa en general, y a ella unié la insistencia en el papel
de Maria como nuestra mediadora. La jefatura de Cristo, que es su papel como mediador
bajo un aspecto diferente, insiste en el lugar de Cristo como el nuevo Adan y en nuestra intima
union con El. Esta cualidad, que Santo Tomas denomina la gratia capitalis, llegé a ser de
Cristo por su Encarnacién, que lo convirtié en cabeza de la raza humana, y también porque
El es la causa ejemplar y meritoria de la resurreccion de su Cuerpo Mistico.

La condicion final de la nueva alianza debe ser cumplida por Dios. Consiste en la concesion
a aquellos miembros del Cuerpo Mistico que hayan cumplido las dos primeras condiciones
de la participacion en la herencia de Cristo.



CAPITULO 2

Unioén con Cristo

SUMARIO

I. Definicion del Cuerpo Mistico.
A. En sentido amplio.
B. En sentido estricto.
Il. Explicacién de los términos.
A. Miembros.
B. Cabeza. Cristo es Cabeza por dos razones:
1. Fuente de vida y santidad.
a. Naturaleza de esta vida (gracia santificante).
(1) Participacion en la vida divina.
(2) Dos formas del alma.
(1) Analogia con la vida natural.
b. Necesidad de esta vida.
(1) De la gracia santificante.
(2) De la gracia actual.
c. Consecuencias de esta vida.
(1) Curacién de la naturaleza enferma.
(2) Dios actua en nosotros.
d. Pérdida de esta vida por pecado mortal.
(1) Como muere el alma,
(2) Horror especial del pecado mortal,
(a) Recrucifixion de Cristo,
(b) Adulterio espiritual.
(3) Los miembros en pecado mortal son miembros paralizados.
(4) Otros pecados:
(a) Pecados veniales,
(b) Imperfecciones,
2. Unién con los miembros.
a. Naturaleza de esta union.
(1) No moral ni externa, sino real e interna.
(2) No metaférica, sino real.
(3) Nos convierte en otros Cristos.
(a) No panteista,
(b) Sino intima.
i. Comparada con la Trinidad.
ii. Comparada con la Union Hipostatica.
b. Necesidad de esta Union.
c. Medios de esta Union: Humanidad de Cristo.
d. Consecuencias de esta Unién.
(1) Dependencia de Cristo y Necesidad de Perfeccion.
(2) Actuar por, con y en Cristo.
e. Ventajas de esta Union.
lll. Belleza del Cuerpo Mistico.
IV. Miembro Principal del Cuerpo Mistico: la Santisima Virgen.
V. Otras Figuras.
A. Vid y Sarmientos.
B. Matrimonio.



63

khkkkkkhkkhkk

De las diez cartas sobre direccion espiritual que el Padre Chaminade escribié al maestro de
novicios en Ebersmunster en 18358, tres (seis, siete y ocho) tratan expresamente la doctrina
del Cuerpo Mistico de Cristo. Ademas, son el unico lugar donde el Padre Chaminade trata
esta doctrina en si misma. En su mayor parte, estas cartas son una recopilacion de citas de
otros autores'® y describen solo aquellos puntos que el Padre Chaminade compartia con

189 Cf. Introduccion, C. Los Manuscritos copiados, 14. [«Cartas a un maestro de novicios» EP VII, 17].
190 Estos autores son: 1) Caussel, 2) Vaubert, SJ., 3) Olier y 4) Bossuet. La mas importante de estas
cuatro fuentes fue Caussel. Su libro, De la Connaissance de Jésus-Christ, ejercié una gran influencia
en el Padre Chaminade. El conjunto mas antiguo de notas que conservamos de él contiene pasajes
transcritos de esta obra (cf. Introduccion, El manuscrito autégrafo de Mussidan) y hay repetidas
pruebas a lo largo de su vida de que este libro no quedé abandonado en su biblioteca. La mayor parte
de las cartas seis y siete al maestro de novicios de Ebersmunster se compone de citas del capitulo XVI
de la segunda parte de esta obra. En la sexta carta, recomienda la lectura del libro completo a su
corresponsal. Sin embargo, en aquel entonces el libro se publicé de forma andénima y el Padre
Chaminade nunca conocié a su autor por su nombre. Solo recientemente se ha descubierto su
identidad y se han revelado los detalles de su vida.

1)- Pierre Caussel nacio en 1651 y pas6 la mayor parte de su vida apostolica como director del Hospital
General de Montpellier, donde fallecié el 6 de diciembre de 1728. Gozaba de gran reputacion por su
virtud y era particularmente entregado a los pobres. Lamentablemente, murié como jansenista
impenitente. Por esta razén, sus dos obras publicadas péstumamente (De la Connaissance de Jésus-
Christ y Paraphrases sur le "Pater") aparecieron de forma anénima.

El libro, De la Connaissance de Jésus-Christ, gozé de gran popularidad y aparecio en siete ediciones,
la ultima de las cuales data de 1822. La doctrina que contiene es austera y se caracteriza por
exhortaciones practicas mas que por la investigacion doctrinal. Ademas, su contenido esta
completamente libre de errores jansenistas. El obispo de Angers dijo sobre él en 1822: «La doctrina es
so6lida, profunda y luminosa». El descubrimiento de la asociacion del Padre Caussel con el jansenismo,
que se produjo en 1937, fue una sorpresa, pues no hay rastro alguno de ello en sus obras. siempre
han sido tenidos en alta estima y plenamente ortodoxos. De hecho, el argumento de su pertenencia a
este movimiento no se basa en su palabra escrita, sino simplemente en dos circunstancias historicas:
1) que los jansenistas lo reclamaban como suyo, y 2) que su obispo jansenista lo tenia en gran estima.
Cf. M. Olphe-Gaillard, «Caussel (Pierre)», Dictionnaire de Spiritualité, 11, 370-371; Ferdinand
Cavallera, «L'Auteur de la Connaissance de Jésus-Christ», Revue d'Ascétique et de Mystique, Xl
(abril de 1932), 189-192; «Les Paraphrases sur le 'Pater'», ibid., XIV, (julio de 1933), 323-324; «Sur
Caussel, l'auteur de la Connaissance de Jésus-Christy, ibid., XVIII (enero-marzo de 1937), 97-99.
2)-Vaubert. El segundo de los autores mencionados anteriormente tuvo sélo una influencia menor en
la doctrina del padre Chaminade. Al comienzo de la sexta carta al maestro de novicios de
Ebersmunster, el padre Chaminade cita algunos pasajes de la Unica obra publicada por el padre
Vaubert, La Dévotion a Notre-Seigneur Jésus-Christ. Estas citas son de poca relevancia y no existe
ninguna otra evidencia de esta obra en los escritos del Padre Chaminade.

Cf. Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, p.39 [EP VII, 17].

2)- El Padre Olier no es propiamente una fuente de la doctrina del Padre Chaminade. No hay evidencia
de que el Padre Chaminade haya leido alguna de las obras del Padre Olier antes del periodo
(aproximadamente de 1828 a 1838) durante el cual intenté componer un Manual de Direccién para la
Compariia de Maria. Fue en esta época cuando descubrié al Padre Olier y, al notar la gran similitud
entre su propia doctrina beruliana y la del Padre Olier, la adopté e intentd escribir su Manual sobre el
marco de la Introduccion a la vida y a la virtud cristiana de Olier, introduciendo en ella los cambios que
la originalidad de su doctrina exigia. El intento no tuvo éxito, pero si incorporé varios pasajes extensos
de este autor en los ensayos que escribié en esa época.

Cf. Simler, op. cit., pags. 448-449; Cartas del P.Chaminade, Ill, pags. 305-306, 317, 325 y 394;
Chaminade, «Manuel de Direction a la vie et aux vertus religieuses dans la Société de Marie (1838)»;
«Principes de Direction», cuaderno D, pags. 3-11 y 13-14 [EP VII, 21 y 23]; y «Cartas a un maestro de
novicios», cuaderno RR, pags. 53-56. [EP VII, 17].

4)- Finalmente, Bossuet, cuya influencia en el Padre Chaminade se limité a lo concerniente a la
Santisima Virgen y su papel en el Cuerpo Mistico de Cristo. De las notas del Padre Chaminade se
desprende que los sermones de Bossuet sobre Maria le causaron una profunda impresion. Los cita



64

otros miembros de la Escuela Francesa. El desarrollo de estos puntos, asi como la exposicion
de los que le son originales, se encuentran dispersos a lo largo de sus escritos.

I. Definicién del Cuerpo Mistico

Es dificil encontrar una definicion del Cuerpo Mistico en los escritos del Padre Chaminade.
Siempre se preocupa mas de explicar y aplicar esta gran verdad que por definirla. De hecho,
una sola definicion seria insuficiente, pues es evidente que el Padre Chaminade entendio el
Cuerpo Mistico en dos sentidos: uno amplio o escatoldgico y otro estricto o eclesial'®'.

En sentido escatoldgico, el Cristo mistico se entiende como una personalidad colectiva que
comprende a Cristo y a la Iglesia en su plenitud. Existen, por asi decirlo, dos Cristos: el Cristo
natural, que es el Hijo de Dios encarnado, y el Cristo mistico, que es Jesucristo completado
por la Iglesia en sentido amplio.

Distinga, con los Padres y los tedlogos, dos cuerpos en Jesucristo: un cuerpo natural y
un cuerpo mistico. Fue dotado del primero en el vientre de la augusta Maria, su Madre,
pero formé el segundo a partir de todos los fieles'2.

En este sentido, «todos los predestinados desde el principio del mundo forman un solo
cuerpo, el Cuerpo Mistico de Cristo».'®® En él se incluyen, por lo tanto, no solo los miembros
actuales de la Iglesia militante, sino toda la comunion de los santos e incluso sus miembros
potenciales. El Cristo mistico, asi entendido, estara completo solo al fin del mundo, pues «en
el ultimo dia, todos los hombres se dividiran en dos grandes cuerpos», el de los réprobos y el
del Cuerpo mistico de Cristo. «Este gran dia sera el dia de la resurreccion y ascension de
todo Cristo» %4,

En sentido estricto o eclesial, el Padre Chaminade entiende el Cuerpo Mistico de Cristo como
la Iglesia militante, tal como esta constituida aqui y ahora, en su relaciéon con Cristo. En
sentido amplio, hay una identificaciéon entre la Iglesia y Cristo. La Iglesia, en ese sentido, es
Cristo, el Cristo mistico. En el segundo sentido, la Iglesia se distingue de Cristo, y la relacion
entre ellos se expresa como la del tronco de un cuerpo con respecto a la cabeza.

Dios Padre ha sometido todas las cosas a Jesucristo, su Hijo, y lo ha dado como Cabeza
suprema a su lIglesia, que es su Cuerpo Mistico y su complemento mediante los
miembros que esta le da continuamente, como El es el complemento de su Iglesia por
su influencia continua en todos sus miembros, los fieles. Y lo dio como cabeza sobre

con frecuencia, utilizando su doctrina como base para la suya. Esta influencia de Bossuet en el Padre
Chaminade se explica detalladamente en los capitulos tres y cuatro.

Cf. Chaminade, Notas de instruccién: cuaderno gris, n.° 1 y «Cartas a un maestro de novicios».

91 El Padre Duperray sefiala una doble definicién similar del Cuerpo Mistico en las Epistolas de San
Pablo. Distingue entre uno en el que "le corps désigne confusément le Christ et I'Eglise" y un segundo
en el que San Pablo "précise les Parties de ce 'corps mystique' et distingue la place relative du Christ
et de I'Eglise". Cfr. J. Duperray, Le Christ dans la Vie chrétienne d'aprés saint Paul (Paris: J. Gabalda
et Fils, 1928), pags. 45-49.

192 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR (Roma: Archivos SM, Caja 19), p.
39. Lo anterior es una cita del Padre Chaminade extraida de un libro de L. Vaubert, SJ: La Dévotion a
Notre-Seigneur Jésus-Christ (Paris: Rue de la Harpe, 1736), p. 12.

193 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p. 259.

194 Chaminade, "Cartas a un maestro...», cuaderno RR, p. 50.



65

toda la Iglesia, que es, en realidad, su cuerpo, la plenitud de Aquel que se cumple
plenamente en todos (Ef 1, 22, 23)'%,

Al hablar de la Iglesia, al definir el Cuerpo Mistico en este sentido, el Padre Chaminade no la
entiende como abarcando a todos los fieles de todos los tiempos, como si lo hizo al definir el
Cuerpo Mistico en sentido amplio. Aqui tiene en mente la Iglesia Catdlica Romana, cuya
cabeza es el Vicario de Cristo en la tierra. En una serie de notas tituladas "Sobre la Iglesia",
en las que se identifican la Iglesia y el Cuerpo Mistico, dice:

La Iglesia es una porque todos los fieles que la componen forman un solo cuerpo, bajo
una sola cabeza que es el Papa, vicario de Cristo en la tierra y sucesor de San Pedro'®.
Es de la unidad del cuerpo de su Iglesia que Cristo se posicioné tanto en Jesucristo, el
pastor invisible, como en el pastor propiamente dicho, y en el Papa, su vicario'?.

Y en otro conjunto de notas sobre el cisma, confiere el Cuerpo Mistico a la unidad del cuerpo
natural de Cristo. Esta unidad «consiste en dos cosas: la unién de los miembros de la Iglesia
entre si y la subordinacion de todos estos miembros de la Iglesia a una cabeza. Esta cabeza
es Jesucristo, cuyo lugar en la Iglesia lo ocupa el Sumo Pontifice»'%.

El Padre Chaminade utiliza estos dos sentidos del Cuerpo Mistico indistintamente, de modo
que en cada caso es necesario examinar su contenido para descubrir qué entiende por
«equipo» en un lugar. Sin embargo, es en el sentido estricto o eclesiastico que el Padre
Chaminade escribe sobre el Cuerpo Mistico la mayor parte del tiempo. Este sentido se
entendera y desarrollara en este capitulo.

195 |bid., pag. 41. Esta cita esta tomada casi palabra por palabra del de Caussel. De la Connaissance
de Jésus-Christ, p. 393.

196 Chaminade, «De la Iglesia", Notas de instruccién: Petites feuilles détachées, pag.164. [EP 11,27].
Con esta declaracién, el Padre Chaminade se excluye por completo de la condena del Papa Pio Xll a
aquellos "qui Ecclesiam ita effingunt, ut neque attingi neque videri possit, sitque tantum 'pneumaticum'
aliquid, ut aiunt, quo multae Christianorum communitates, licet fide ab se invicem sejunctae, inter se
tamen haud adspectabili nexu conjungantur." ("Litterae Encyclae: de Mystico Jesu Christi Corpore”,
Acta Apostolicae Sedis, XXXV (20 Julii 1943), 199-200, y se pone en completo acuerdo con la propia
definicién del Santo Padre: "Jamvero ad definiendam descritodamque hanc veracem Christi Ecclesiam
nihil nobilius, nihil quae sancta, catholica, apostolica, Romana Ecclesia est praestantius, nihil denique
divinius invenitur sententia illa, qua eadem nuncu patur 'mysticum Jesu Christi Corpus." (Pio XIlI, op.
cit., p. 199.)

97 Ibid., pag. 168. C'est de I'unité du corps de son Eglise que J.-C. d pastor.... L'unité de pasteur peut
étre considérée et dans J.-C. solu Una vez mas la doctrina del Padre Chaminade manifiesta total
conformidad con t dans le pape, som de Pio XlI: "Est enim Petrus, vi primatus, nonnisi Christianas a
unum tantum primarium habetur hams Corpons Capt Costas quidem arcana ratione Ecclesiam per sese
gubernare non desimons tamen modo per eum, qui suam in terris persomam gent van Bo Petro quoque
tamquam in perspicuo fundamento aedificatam siam, jam post gloriosam suam in caelum Ascensorem
mama in se sala modo Caput constituere Christum ejusque Vicarium)

1% Chaminade, "Del cisma", Notas de instruccion



66

Il. Explicacion de Términos
A. Miembros

El Cuerpo Mistico, pues, se compone de dos elementos principales: el cuerpo (entendido
como el tronco de un cuerpo completo) y la cabeza. El cuerpo esta compuesto por muchos
miembros, cuyas cualificaciones el Padre Chaminade lo expreso6 con sencillez y franqueza.
Para él, los miembros se distinguen:

1. Por la profesién exterior de la misma fe,

2. Por la participacion en los mismos sacramentos,

3. Por la subordinacién a los mismos pastores legitimos, y
4. Por la unidad con la cabeza visible®®.

El papel de estos miembros es de dependencia de la Cabeza y pasividad cooperativa®.

Por ser Jesucristo nuestra Cabeza, debemos tener una dependencia esencial y eterna
de El; debemos vivir siempre por su Espiritu y compartir su vida; debemos actuar
siempre segun su orden e inspiracion, y abrir siempre nuestros corazones a su divina
influencia®".

B. La Cabeza

Pero esta funcién receptiva de los miembros es el tema de cuatro capitulos posteriores. Aqui
nuestro principal interés es el papel activo e influyente de la Cabeza del Cuerpo Mistico.
Jesucristo, dice el padre Chaminade, es cabeza de este Cuerpo por dos razones:

1. Asi como la cabeza ocupa el rango mas alto en el cuerpo natural y desde ella el alma
anima todo el cuerpo, Jesucristo también ocupa el rango mas alto en su Cuerpo Mistico.
En El residen el Espiritu y el alma que animan todo el cuerpo; de El todos los miembros
reciben vida y santidad.

2. Asi como la cabeza esta intimamente unida al cuerpo, Jesucristo esta intimamente
unido al cuerpo de su lglesia, del cual nunca podra separarse. «Todos los cuerpos» y
todas las sociedades que no tienen a Jesucristo como cabeza no son su cuerpo, porque
El no esta unido a ellos ni los gobierna por la influencia de su Espiritu2°2.

199 Chaminade, "De la Iglesia", Notas de instruccioén: o.c. Nétese nuevamente la conformidad del padre
Chaminade con el pensamiento del Soberano Pontifice: "Quoniam vero, ut supra diximus, sociale
ejusmodi Christi Corpus ex Conditoris sui voluntate adspecttabile esse debet, conspiratio illa
membrorum omnium extrinsecus etiam sese manifestet opus est, cum per ejusdem fidei pro-fessionem,
tum per eorundem communionem sacrorum, per ejusdemque parti cipationem sacrificili, tum denique
per actuosam earundem legum observantiam." (Pio XII, op. cit., p. 227)

200 "pasividad cooperativa" es la traduccién del autor de lo que los escritores de la escuela francesa
llamaron "adherencia", mediante la cual, dice Bremond, "nous essayons de nous unir a lui (Cristo) et
de nous l'approprier". "Abandonné a ses propres recursos, T'homme n'atteindrait jamais aux résultats
prodigieux qu'une chute d'eaux, qu'une pile électrique lui rend faciles, mais inversement, ces force reste
raient inopérantes si l'industrie humaine n'arrivait pas a les capter, a les actionner, A les conduire.
L'originalité de I'école francaise est précisément de réaliser I'existence de I'électricité divina, si j'ose
dire, que la Providence met a nos ordres, puis de vouloir et de savoir I'exploiter." Bremond, Histoire
Littéraire du Sentiment Religieux en France, 111, p. 139. Cfr. también pags. 127-140. La figura de
Bremond explica bien la frase paraddjica: pasividad cooperativa.

201 Chaminade, «Direccién de la Compafiia de Maria por los caminos de la salvacién» (1828), o.c..
202 «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, pags. 41-42. o.c. El padre Chaminade cita De
la Connaissance de Jésus-Christ de Caussel, p. 393.



67

Jesucristo, entonces, es llamado la cabeza porque 1) es la fuente de vida para su cuerpo y
2) porque esta intimamente unido a él.

1. Fuente de vida y santidad

Esta vida, que es la vida del Cuerpo Mistico y que los miembros reciben de la Cabeza, es la
gracia santificante. Es una participacién en la naturaleza divina misma.

La gracia de la Redencién, que se nos aplica en el Santo Bautismo, nos hace propiedad
de Dios hasta el punto de hacernos participes de la Naturaleza Divina asociandonos a
la vida del Dios-hombre de modo que seamos con El uno y el mismo Cristo. En
consecuencia, esta gracia nos consagra para siempre como miembros de Jesucristo y
templos del Espiritu Santo, para que, como hijos de la Iglesia, nos convirtamos en la
plenitud de su Cuerpo?®.

«La gracia santificante», repite, «nos hace participes de la naturaleza divina»2%. Por ella, el
hombre «es como despojado de si mismo e imbuido de Jesucristo, como, por ejemplo, un
hierro candente con fuego»2%.

Esta gracia, esta participacion en la naturaleza divina, es la vida del alma, como el alma es la
vida del cuerpo.

El alma tiene dos formas: una natural, el alma, de la que proceden las facultades y los
sentidos del hombre y que es necesaria para la vida natural; y otra, la gracia, de la que
proceden las virtudes y los dones del Espiritu Santo, que, a su vez, le permiten vivir una
vida sobrenatural?®.

La analogia de la vida natural y la vida sobrenatural de la gracia es susceptible de un largo
desarrollo y se encuentra con frecuencia en el Padre Chaminade. Hace numerosas
referencias pasajeras al respecto, como por ejemplo esta, de sus notas de instrucciones:

¢ Cuanto tiempo vivira nuestro ser natural? El de nuestro ser de gracia vivira
eternamente. El fin de nuestro ser natural es la muerte y la tumba; el de nuestro ser de
gracia sera una vida eterna y divina. Nuestro ser de gracia tiene ojos para ver, una
antorcha (la fe) que lo ilumina... tiene oidos, gusto, etc®®’.

Estas razones para la Jefatura de Cristo son muy similares a las expuestas por Pio XlI: "Dei Beataeque
Virginis Filium peculiarissima quadam excel-lentiae ratione Ecclesiae Caput esse vocandum. Caput
enim in sublimi locatum est... Ac praeterea idcirco Ecclesiae Caput habendus est Christus, quod super
norum munerum plenitudine perfecteque cum praestet, ex hujusmodi pleni tudine mysticum ejus
Corpus haurit. vitae virtutisque principium attente consideramus, prout ipsum fontem consti tuit cujusvis
doni gratiaeque creatae, facile intellegimus illud nihil aliud esse nisi Paraclitum Spiritum, qui a Patre
Filioque procedit, quique peculiari modo "Spiritus Christi' seu 'Spiritus. fili' dicitur." (Op. cit., pags. 208,
215y 218-19)

203 Chaminade, Circular del 8 de junio de 1940, pp. 1-2.

Encontramos el mismo pensamiento en la enciclica de Pio XII: "At si, Verbum 'semetipsum exinanivit,
formam servi accipiens, hoc ea quoque de causa egit, ut suos secundum carnem fratres consortes
faceret divinae naturae, cum in terrestri exilio per sanctitatis effectricem gratiam". (Op. cit., p. 214.)
204 Retiro de 1827: notas de Marres (Roma: Archivos SM, Caja 10), pag. 62. o.c.

205 Chaminade, «La gracia del Espiritu santo», Notas de instruccién: cahier gris, n°. 5 (Roma: Archivos
SM, Caja 9), p.19. [EP 111,102].

206 |pid.

207 Chaminade, «De la compasién de la Virgeny, o.c. [EP 11,196].



68

La necesidad de la gracia para la vida del alma en el orden sobrenatural es absoluta. «Esta
vida divina», dice, «esta vida del alma es un afiadido tan necesario para nuestra alma como
nuestra alma lo es para nuestro cuerpo»?®. Con esto, el Padre Chaminade no quiere decir
que nuestra alma no pueda existir sin la gracia. Lo que dice es que sin la gracia, la vida
sobrenatural es tan imposible para el alma como la vida natural para un cuerpo sin alma.

En el orden de la gracia no somos nada excepto por la gracia santificante. Es lo que la
existencia es con respecto a la nada. ¢ Qué es lo que nos hace existir espiritualmente?
Es Dios; es la gracia santificante. Fuera de ella solo se puede encontrar la nada
espiritual, como fuera de la vida natural solo hay para el hombre la nada®®®.

Ademas de la necesidad de esta vida sobrenatural de la gracia santificante, también
necesitamos movimientos adicionales de Dios, gracias actuales, para las acciones
individuales de esta vida sobrenatural.

Es un principio del que deben estar plenamente convencidos: la gracia actual siempre
es necesaria. Sin la ayuda de Dios, somos tan incapaces de realizar una obra
sobrenatural como de realizar una accién natural®'°.

Hay varios efectos maravillosos de esta vida divina que anima al Cuerpo Mistico. El Padre
Chaminade insiste en dos principales. El primero es medicinal, pues la gracia sana las heridas
del pecado original.

Como el efecto de la gracia es sanar nuestra naturaleza enferma, sana nuestra
voluntad, dafada por el pecado, y también sana nuestro intelecto, no menos
oscurecido, de modo que por una parte el hombre supiera lo que debia hacer y por otra
pudiera hacerlo... la gracia es una uncién, un aceite que cura e ilumina 2'".

El segundo efecto de esta vida divina es que mediante ella actuamos en Dios y Dios actua
en nosotros.
Dios no solo esta donde estas, sino que esta en ti, en lo mas profundo de tu alma. La
vivifica, la anima y la sostiene mediante su divina presencia. Porque asi como el alma,
presente en todo el cuerpo, reside sin embargo en el corazén de manera especial, asi
también Dios, presente en todas las cosas, lo esta mucho mas en nuestra alma. A esto
se refiere San Pablo cuando afirma que vivimos, que nos movemos, que estamos en
Dios?'2.
(Es) la gracia por la cual Dios nos da aquello por lo que podemos realizar lo que El ha
ordenado. Es lo que prometié en mil pasajes de la Escritura. ;Dudaremos de su
fidelidad o del poder de su gracia?... Es Dios mismo quien realiza en nosotros lo que El
nos exige?'3.

208 Chaminade, «De la muerte», Notas de instruccién, o.c.: petites feuilles détachées, p. 63.

209 Retiro de 1827: notas de Marres, p. 62. o.c.

210 1bid., pag. 63.

211 Chaminade, «La religién hace al hombre dichoso», Notas de instruccion.

212 Chaminade, «Método de oracién mental», cuaderno GGGG (Roma: Archivos de la Compafiia de
Maria, Caja 20), pags. 4-5. [EP VI, 1].

213 Chaminade, «Sobre la ley cristiana» [EP IV, 154]. Notas de instruccién: cahier cartonnés, nim. 5
(Roma: Archivos SM, Caja 9), p. 68. [El mismo pensamiento se explica mas clara y exactamente en
la enciclica de Pio Xll: "Est nemque Christus in nobis, ut supra enucleate satis exposuis-mus, per
Spiritum suum, quem nobiscam communicat, et per quem ita in nobis operatur, ut quaecumque divina
a Spiritu Sancto in animis peraguntur, etiam a Christo ibi peracta dicantur oporteat." (Op. cit., p. 230)



69

Desafortunadamente, esta vida sobrenatural que proviene de la Cabeza de los miembros del
Cuerpo Mistico puede perderse por el pecado mortal. «El estado de pecado mortal», dice el
Padre Chaminade, «es un estado de muerte. Es la muerte espiritual del alma en el sentido de
que la priva de la gracia y del Espiritu de Dios, que es la vida del alma»?'4.

El pecado es la privacién de todo bien (sobrenatural) y la fuente de todo mal. Nos priva
de la gracia, que es la vida de nuestra alma, y de todo el bien sobrenatural que la
acompana. Conlleva de las virtudes teologales y cardinales y de los siete dones del
Espiritu Santo. Nos priva de todo el mérito de nuestras buenas obras y de todos los
derechos que hemos adquirido en el cielo. Perturba la paz de nuestra conciencia y nos
priva de las caricias y consuelos del Espiritu Santo. Finalmente, nos hace perder a Dios,
pérdida que es la suma de todos los males?'®.

Cuando el Padre Chaminade describe el pecado como la muerte del alma, no pasa por alto
su inmortalidad. Distingue entre los términos imperecedero e inmortal. Por imperecedero
entiende la cualidad inmortal del alma, considerada en su esencia natural, por la cual
permanece siempre existente y que ordinariamente designamos con el término inmortal. Por
inmortal entiende la cualidad inmortal de la vida sobrenatural del alma tal como existe en el
cielo, donde nunca puede perderse. Asi debe interpretarse cuando dice:

Las expresiones inmortal e imperecedero a menudo se confunden. La vida no es menos
necesaria para el alma que para el cuerpo, pero el alma en estado mortal, como se
observa, mantiene la accién de las facultades. Por supuesto. Esto se debe a que no...
No perecer. El intelecto y la voluntad, inconcebibles a menos que estén en actividad,
son la esencia del alma humana; son sus propiedades. Asi como un cuerpo muerto no
pierde las propiedades de la materia (extension, divisibilidad, inercia, etc.), el alma
muerta conserva sus propiedades. Por el pecado mortal, el alma es, a su manera, igual
que un cuerpo muerto?'®.

El pecado mortal siempre es algo horrible y espantoso, pero cuando lo comete un miembro
vivo de la Sociedad Mistica, surge un horror especial debido a la presencia divina.

Lo que formaliza el desprecio del pecado es la presencia del Sefior; consiste en que
Cristo ha promulgado sus érdenes, sus promesas, sus amenazas, y que en el momento
de esta promulgacién, hecha por la conciencia y su Espiritu Santo, el pecador
desobedece?".

Al Padre Chaminade le gusta llamarlo una recrucifixion de Cristo. "jQué extrafio cambio!",
exclama. "Como Jesucristo fue crucificado, asi también nosotros debemos crucificar nuestros
cuerpos. En cambio, por el pecado crucificamos a Cristo de nuevo" 218,

Los pecadores son a la vez los verdugos y la cruz del Hijo de Dios, pues al renovar la
causa de su sufrimiento y muerte, se esfuerzan con todas sus fuerzas por crucificarlo

214 Chaminade, «Sobre los efectos del pecado mortaly, Notas de instruccién, cahier gris, no. 8 (Roma:
Archivos SM, Box 9), p. 79.

215 Chaminade, «Del horror que debemos tener al pecado». Notas de instruccién: cahier cartomné,
Archivos de la Compania de Maria, Caja 9), pag. 43. [EP 1V, 49]

216 216 Chaminade. De la Mort". Notas de instruccién, pequefias hojas detachées pags. 63-64.

217 Chaminade, «Sermon sobre el pecado», Notas de instruccion: cuaderno gris, n.° 8, pag. 85.

218 Chaminade, «Sobre el pecado», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 8, pag. 112.



70

de nuevo; y como los miembros de un cristiano son los miembros de Jesucristo, es
realmente Jesucristo quien esta, por asi decirlo, crucificado en ellos?'°.

El mismo lo explica:

Por el pecado, Jesucristo queda atado e incapacitado para actuar en nosotros. Por
ejemplo, nuestra avaricia aferra su caridad, nuestra ira, su mansedumbre, nuestra
impaciencia, su paciencia, nuestro orgullo, su humildad; y asi, con nuestros vicios,
atamos, desollamos y descuartizamos a Jesucristo que mora en nosotros?%.

El Padre Chaminade utiliza otra figura para demostrar este horror especial al pecado mortal:
la del adulterio.

La Iglesia es la esposa de Jesucristo y el emblema del matrimonio espiritual del alma
con Jesucristo. Nuestros cuerpos y nuestros miembros son el cuerpo y los miembros
de Jesucristo. Son dos en una sola carne. jQué crimen entonces, profanar uno de estos
miembros! jque adulterio abominable! ; Cuando se comete un pecado mortal de esta
clase ¢con quién se reemplaza a Jesucristo en el lecho nupcial? Con el espiritu
inmundo. El angel rebelde obtiene mas de lo esperado. Dijo que se elevaria por encima
de Dios; que lo igualaria. Aqui el angel de las tinieblas lo expulsa. Si pudiera haber un
pecado imperdonable. Seria ese??’.

Sin embargo, aunque priva de esta vida divina que es la gracia santificante, el pecado mortal
no impide que uno sea miembro del Cuerpo Mistico, pues "el pecador que cree, permanece
unido a Jesucristo, aunque como un miembro paralizado"?%2.

El pecado venial y las imperfecciones, si bien no roban la vida como el pecado mortal, son,
sin embargo, impedimentos para su correcto funcionamiento. "El pecado venial no aleja al
Espiritu Santo de su corazon, sino que lo aflige. El Espiritu Santo esta entonces en nuestro
mejor momento en una suerte inexpresable"??3, "Las imperfecciones habituales, por
pequenas que sean, son mas peligrosas para la union divina y para el progreso en la virtud
que los mayores pecados de sorpresa®?*,

2. Unién con los Miembros

La segunda razoén por la que Cristo es Cabeza del Cuerpo Mistico es su intima union con él
y con cada uno de sus miembros. Esta unién no es moral ni juridica, como la que une a otras
organizaciones, también denominadas metaféricamente como "cuerpos", sino una union real
e intima que le otorga el calificativo de "mistico" y que lo distingue de todos los demas
"cuerpos" sociales.

219 |bid., pag. 62.

220 Chaminade, «Pratique de I'oraison mentale", cuaderno JJJ. pags. 36-37.

221 Retiro de 1822. Manuscrito de Burdeos de 1829, o.c. pags. 187-188.

222 Chaminade, «Pratique de l'oration mentale. o.c. El mismo pensamiento lo subraya Pio XIl en
su enciclica «Nogas ab iis omnis vita recedit, qui licet charitatem divinamque gratiam
peccando m serint, atque adeo superni promeriti jam non capacena evaserint, idem tamen
christianamque spem retinente».

223 Retiro de notas de 1824 de Laugeay (Roma. Archivos SM, Caja 10), o.c. p. 499.

224 Chaminade, «Dommages qui causent a 'ame los plus légéres attaches déréglées», Notas de
instruccién, cahier gris, 1.



71

La Iglesia no es un cuerpo puramente politico como otras sociedades, unidas por una
unién moral y vinculos externos, es decir, por las mismas leyes y el mismo gobierno.
Es un cuerpo mistico cuyos miembros estan interior y realmente unidos por el mismo
Espiritu que infunde en ellos amor y predileccion mutua®®.

El Padre Chaminade insiste una y otra vez en la realidad de esta union.

No es una unidn metafisica, sino real, como la del cuerpo humano. Una unién mas
perfecta. Una union por la que todos los miembros vivos de la Iglesia comparten lo que
poseen y por la que la riqueza, la fuerza y la salud de uno se convierten, por caridad,
en la riqueza, la fuerza y la salud (sobrenaturales) de otro... una unién por la que todas
las partes vivas del cuerpo de la Iglesia son verdaderamente nobles, si no en si mismas,
al menos en la union que tienen con todo el cuerpo... una unién que convierte a los
miembros vivos de la Iglesia no solo en miembros de Jesucristo, sino, en un sentido
muy verdadero, en Jesucristo mismo??.

En resumen, ser miembro de la Iglesia es ser miembro de Jesucristo, estar incorporado a
Cristo, ser «otro Cristo».

El caracter augusto del cristiano no solo nos hace conocer, amar y adorar a Jesucristo,
sino que es incluso una incorporacion a Jesucristo. Nos convierte, de alguna manera,
en otros Jesucristos??’.

Cuando el Padre Chaminade dice que los miembros de la Iglesia son «en un sentido muy
verdadero Jesucristo mismo», no habla en un sentido panteista que los convertiria en
entidades sin personalidad absorbidas por Jesucristo. Respecto al Bautismo, dice:

Jesucristo toma verdadera posesion del cristiano para comunicarle la vida que su Santa
Humanidad recibié de la divinidad mediante su unién hipostatica. Pero nétese bien que
el bautizado recibe la vida divina s6lo por la comunicacién y que permanece siempre
libre, que su unién con Jesucristo, aunque muy verdadera, no es mas que una union
moral, cuya necesidad nuestro Sefior muestra con estas pocas palabras: Sine me nihil
postestis facere??®

225 Chaminade, «Sobre el amor de Dios», Notas de instruccion, cahier cartonné, n.° 3 (Roma: Archivos
SM, Caja 9), pags. 57-58. Este pasaje esta en perfecto acuerdo con el pensamiento de la enciclica de
Pio XII. EI Papa sanciona el uso del término "mistico" al describir esta unién porque "discerni item
potest....., a naturali quovis corpore sive physico, siva, ut aiunt, morali". Sefiala, como lo hace el padre
Chaminade, que la Iglesia "non ex socialibus solummodo ac juridicis elententis cationibusque
constare", pues en un cuerpo moral "nihil aliud est unitatis principium, nisi finis communis, com
munisque omnium in eundem finem per socialem auctoritatem conspiratio, dum in mystico, de quo
agimus, Corpore conspirationi huic internum aliud adjun gitur principium, quod tam in universa
compage, quam in singulis ejus partibus reapse existes virtuteque polens, talis est Excellentiae, ut
ratione sui onunta unitatis vincula, quibus vel physicum vel morale corpus copuletur, in immen sum
prorsus evincat." (Op. cit., pags. 221-222)

226 Chaminade, «Sobre la Iglesia», Notas de instruccién: petites feuilles détachées, pags. 169-170.
Una vez mas el padre Chaminade se hace eco del pensamiento de Pio XllI, que afirma en su enciclica:
"At corpus multitudinem quoque membrorum exigit, quae ita inter se connectentur, ut mutuo sila auxilio
veniant. Et quemamodum in mortali concretione nostra cum membrum dolet, cetera omnia
condolescunt; et quae sana sunt aegrotantibus suppetias veniunt, ita in Eedesia singola membra non
sibi unice vivunt, sed aliis quoque opitulantur, atque omnia sibi invicem adju tricem operam praestant,
cum ad mutuam consolationem, tum ad ampliorem usque aedificationem totius Corporis." (Op. cit.,
pag. 200.)

22T Chaminade, «Sobre el pecado», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 8, pag. 116.

228 Chaminade, «De la pratique de l'union a Jésus-Christ», Notas de instruccién Grandes feuilles
détachées, carpeta num. 4 (Roma: Archivos SM, Caja 9), p. 22. Esta afirmaciéon del padre Chaminade



72

Sin embargo, se trata de una unién de tal intimidad que el padre Chaminade no duda en
compararla con la de la Trinidad y la unién hipostatica. Durante el retiro de 1822, la comparé
con la unién del Padre con el Hijo.

La unién de la gracia es un vinculo mucho mas fuerte que la naturaleza. Debemos
reproducir entre nosotros la unién del Padre con el Hijo, o la unién del Padre con el Hijo
y la humanidad con el Padre. Es lo mismo?® que la unién de Jesucristo con los
hombres?3.

En sus notas de instruccién, compara nuestra union con Cristo con la union hipostatica.

La profundidad del amor de Dios se expresa en la unién de su naturaleza divina con la
naturaleza humana, unioén en la que su eterno amor es, por asi decirlo, aniquilado. La
profundidad del amor de Cristo se expresa en la uniéon de su humanidad divina con los
miembros de su Iglesia, una union tan intima que Jesucristo vive en sus miembros.
Todos los que estan unidos por los lazos de su sangre ya no son hombres excepto
exteriormente?®’, sino verdaderamente cristianos y transformados en Jesucristo. Por la
primera union, Dios y el hombre son uno solo en Jesucristo. Se puede decir que por la
segunda, el hombre-Dios y el cristiano son uno solo. Entre Dios y el hombre-Dios todo
es comun. Asi, entre el hombre-Dios y el cristiano todo es comin?32,

Esta "union con Cristo", dice el padre Chaminade, "es necesaria para nuestra felicidad, pero
no que la de Jesucristo sea la misma, siempre igualmente gloriosa, igualmente feliz,
igualmente grande®®, y esta unidn, tan necesaria para nuestra bienaventuranza, se reduce
en la mente del Padre Chaminade a la necesidad de pertenecer a la Iglesia, pues:

1. Fuera de esta casta esposa no hay unién con el esposo. Solo ella tiene las ventajas
de esta unién divina, y solo ella ha recibido las llaves que son una marca del poder
inherente a la unidon conyugal. Solo ella esta unida al esposo, y solo ella posee la
fecundidad que es fruto de esta union.

2. No hay vida fuera de la Iglesia, porque toda la vida que se puede tener solo puede
provenir de ella. Y nadie posee esta vida a menos que pertenezca a ella.

3. Fuera de la Iglesia no hay salvacion?*.

deja muy claro que esta muy lejos de aquellos condenados por Pio XI que "Ecclesiae membra in physi
cam unam personem coire et coalescere jubent" (Op. cit., pag. 234)

229 Es decir, analégicamente lo mismo.

230 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p. 259. Como sefiala Pio Xll. Quin immo ipse Servator
noster in sacerdotali sua oratione ejusmodi coagmentationem cum miranda illa unitate, qua Filius est
in Patre et Pater in Filio, conferre non dubitavit." (Op. cit., p. 126)

231 Esta afirmacion debe interpretarse a la luz de la cita de la nota 228. No se puede tomar literalmente
al padre Chaminade cuando dice que "los cristianos ya no son hombres sino exteriormente". En su
deseo de expresar la grandeza y la intimidad de nuestra union con Cristo, utiliza una hipérbole que, si
tomado al pie de la letra, puede conducir a errores graves.

232 Chaminade, «Sur l'assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccién: cahier cartonné,
nam. 4, pag.14.

233 Chaminade, «Méditation sur la Sainte Communion», Notas de instruccién: cahier gris, p.216

234 Chaminade "Sobre la Iglesia", Notas de instruccion: petites feuilles détachées. [La frase latina Extra
Ecclesiam nulla salus ("Fuera de la Iglesia no hay salvacion") es uno de los dogmas mas
malinterpretados de la fe catdlica. A lo largo de los siglos, su comprension ha evolucionado desde una
interpretacion literal y restrictiva hasta la visién actual, mas profunda y esperanzadora, consolidada
tras el Concilio Vaticano Il. Hoy en dia, la Iglesia no entiende esta frase como una "puerta cerrada"
para quienes no son catolicos, sino como una declaracién sobre el origen de la salvacion. La Iglesia
ensefia hoy que esta frase debe entenderse de forma positiva. No significa que Dios solo ame a los
catolicos, sino que toda salvacion viene de Cristo (la Cabeza) a través de la Iglesia (su Cuerpo). Cristo



73

Como se sefiald en el primer capitulo, el instrumento, el medio, por el cual nos unimos a
Jesucristo y participamos de la vida divina es la humanidad de Cristo. Porque, «la santa
humanidad que El se digné tomar en la plenitud de los tiempos, al tocar tan de cerca la vida
misma, de ella brota tanta virtud que mana un torrente inagotable de agua viva®®.

Nuestra unién con Cristo da lugar a ciertos deberes y beneficios especiales. Citando a Pierre
Caussel, el padre Chaminade en su séptima carta al maestro de novicios de Ebersmunster
enumera tres deberes principales que surgen de esta union especial con Cristo. Ellos son

1. El deber de una dependencia continua de esta cabeza divina para que toda nuestra
conducta siga sélo los movimientos e impresiones de su Espiritu y que queramos s6lo
lo que esté de acuerdo con su voluntad divina.

2. El deber de realizar actos interiores repetidos que fortalezcan esta union y nos
acostumbren a orar, actuar y sufrir en union con las oraciones, acciones y sufrimientos
de Jesucristo.

3. El deber de hacer y sufrir todo lo posible para preservar la unién de todos los
miembros y no romperla jamas?®.

Tres deberes sencillos, pero qué alto grado de santidad ofrecen a quienes los observan. Esta
era, en efecto, la intencion del Padre Chaminade al presentarlos, pues, como él mismo dice
mas adelante en la octava carta de la misma serie:

Que Jesucristo esta presente en nosotros, mi respetado hijo, y que mora en nosotros,
puedes facilmente deducir de lo que hemos dicho hasta ahora. Pero sera muy
consolador para tus alumnos tratar expresamente esta verdad tan interesante. Su
conocimiento te ayudara, si estan dispuestos, a guiarlos a la maxima perfeccion y a
hacer de ellos hombres verdaderamente interiores’.

Al Padre Chaminade le encantaba resumir este sencillo plan de perfeccidon en una frase del
Canon de la Misa: «per ipsum, et cum ipso, et in ipso». Su explicacion de esta frase durante
el retiro de 1813 refleja los tres deberes que posteriormente describid.

Actuar por Jesucristo es depender completamente de su Espiritu y de su gracia,
haciendo todo lo que El ordena, y de su gracia, reconociendo que nada podemos hacer
sin su ayuda.

Actuar con Jesucristo es procurar imitar en esta accion la virtud que le es aplicable.
Actuar en Jesucristo es unirse a El de tal manera que...

Como ser uno solo con El; es actuar como miembro de un cuerpo del cual El es la
Cabeza.?*8

es el unico mediador: La Iglesia sostiene que nadie se salva por méritos propios, sino por la gracia de
Jesus. Instrumento universal: Incluso si una persona no pertenece visiblemente a la Iglesia Catdlica, si
se salva, es gracias a la gracia de Cristo que fluye, de alguna manera misteriosa, a través de Su Iglesia.
Cf. Vaticano Il, Lumen Gentium 14 y 16; Ad Gentes 7].

235 Chaminade «Sermén sobre la Resurreccién de Jesucristo», Notas de instruccién, cuaderno gris,
ndam. 1, pag. 111. [EP 111.29].

236 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios, o.c. cuaderno RR, pag. 51. El padre Chaminade cita
a Caussel, De la Connaissance de Jésus-Christ, p. 407.

237 |bid., pag. 53.

238 Retiro de 1813: notas de Lalanne, carpeta nim. 1 (Roma: Archivos SM, Caja 10), p.5. [EP 1,82]



74

El mayor beneficio del Cuerpo Mistico para sus miembros es la santidad, y la mas alta
santidad. A la objecion de que muchos miembros del Cuerpo Mistico no parecen disfrutar de
esta ventaja, el Padre Chaminade responde:

Es evidente sin duda, pero todos son santos por su vocacién, por la promesa de su
religion. Jesucristo, quien es su Cabeza, es santo. En la Iglesia estan los medios de
santificacion: el Bautismo, la Penitencia, la Confirmacion, etc. La doctrina de Jesucristo
santifica a todos los que la siguen. La gracia y la santidad fluyen hacia ellos por los
canales de los sacramentos?.

Sin embargo, incluso en una unién puramente exterior con el Cuerpo Mistico hay ventajas.

Tenemos fuerza en esta unidon. Tenemos apoyo en las oraciones de la Iglesia, defensa
en sus pastores, consuelo en sus sacramentos, edificacion en todos sus santos
ejercicios. jQué lastima estar privados de esto!4°,

lll. Belleza del Cuerpo Mistico

Bajo el titulo "Belleza del Cuerpo Mistico", el Padre Chaminade, en su séptima carta al
maestro de novicios de Ebersmunster, enumera ciertos detalles que no pueden tratarse tan
bien en ninguna otra parte y que dan lugar a una excelente reflexién moral.

La belleza del Cuerpo Mistico de Jesucristo consiste:

1.- En la justa proporcién que existe entre los miembros que lo componen y en el orden
natural en que cada uno se encuentra, como lo vemos en el cuerpo natural

2.- En la diversidad de funciones de cada miembro. jQué deformidad le hacen a este
bello cuerpo aquellos que debiendo ser pies, desean asumir la funcion de las manos!
¢ Pueden esperar ser movidos por el Espiritu Santo que anima este cuerpo?

3.- Su belleza consiste sobre todo en la santidad la Cabeza que la gobierna, del Espiritu
que la anima, de la comunion de bienes y males que hay entre los miembros y la
Cabeza®".

Estos tres parrafos son un fragmento de tres parrafos similares y mucho mas extensos del
Padre Caussel, el autor que el Padre Chaminade reley6 tantas veces durante su vida y cit6
con frecuencia en su serie de cartas sobre el Cuerpo Mistico.

IV. Miembro Principal del Cuerpo Mistico

Si entendemos al cuerpo Mistico como el Cristo mistico en oposicion al Cristo natural, el
miembro principal de este cuerpo es entonces, por supuesto, Cristo, su Cabeza. Pero tomado
en el segundo sentido paulino de una relacion entre dos elementos, la Cabeza y los miembros,

239 Chaminade, «Notas para una instruccién de una abjuracién de herejia», Notas de instruccion: cahier
cartonné, num. 4, pags. 73-74. Es edificante comprobar la gran similitud entre este pasaje del Padre
Chaminade y otro de Pio XlI: "Utique absque ulla labe refulget pia Mater in sacramentis, quibus filios
procreat et alit; in fide, quam nullo non tempore intaminatam servat; in legibus sanctissimis, quibus
omnes jubet, consilisque evangelicis quibus admonet; etc." (Op. cit., pag. 225)

240 |bid., pag. 74.

241 Chaminade, «Cartas al maestro de novicios». o.c. No esta claro qué significa una "comunidad de
los bienes y males" entre la Cabeza y los miembros. Evidentemente, no se refiere al mal moral, sino
mas bien al hecho de compartir las gracias recibidas y las dificultades (las cruces).



75

podemos decir que el miembro principal es la Santisima Virgen Maria. Lo es por dos razones:
primero, porque es el miembro mas perfecto y, segundo, por el importante papel que
desempeniia en él, un papel solo superado por el de Cristo?*2.

Maria es el miembro mas perfecto del Cuerpo Mistico porque ha alcanzado la perfecta
conformidad con Cristo.

La Santisima Virgen es, sin duda, nuestro modelo, pero porque es una copia exacta y
perfecta de Jesucristo, su adorable Hijo?*.

El Padre Chaminade explica esta perfecta conformidad con Cristo mediante lo que él llama
su «doble maternidad». Ella es «madre segun la carne» y «madre segun el espiritu».

Al mismo tiempo que Jesucristo fue concebido en su casto seno segun la carne, fue
concebido también en su hermosa alma por obra del Espiritu de Jesucristo, quien es el
Espiritu Santo enviado por El para obrar en ella todos sus misterios de aniquilacién y
hacerla no solo conforme, sino uniforme?**.

La segunda razén por la que Maria es el miembro principal del Cuerpo Mistico es su funcién
de madre. El Padre Chaminade, junto con Bossuet, considera, pero rechaza por inadecuado,
el papel de «cuello del Cuerpo Mistico» que algunos atribuyen a la Santisima Virgen.

Después de El (Cristo), la Santisima Virgen ocupa el primer y mas esencial lugar. Varios
Padres y doctores de la Iglesia han descrito su funcién como el cuello de este augusto
cuerpo. La razoén es facil de comprender si reflexionamos un poco sobre la necesidad
de este miembro en el cuerpo natural. Sin embargo, no debemos imaginar, segun la
observacion del gran Bossuet, que la Santisima Virgen sea solo un simple canal por el
que nos llegan todas las gracias y su autora. Debemos a la Santisima Virgen el misterio
inefable de la Encarnacioén y, por él, toda gracia, cuya plenitud reside en Jesucristo,
nuestra Cabeza. Maria es la fuente de esta plenitud. Para transmitirnosla
maternalmente. Es en este sentido que el Arcangel la saluda como llena de gracia, y
que los eruditos piadosos le aplican el texto de San Juan: «De plenitudine ejus omnes
acce-pimus»?4,

242 Estas mismas dos razones se encuentran en la enciclica de Pio XII. Hablando del alma de nuestra
Santisima Madre, dice que era "magis quam ceterae una simul omnes a Deo creatae, divino Jesu
Christi Spiritu repleta". (Op. cit., p. 247.) Y un poco mas adelante afirma: "ita quidem, ut quae corpore
erat nostri Capitis mater, Spiritu facta esset, ob novum etiam doloris gloriaeque titulum, ejus
membrorum omnium mater" (Ibidem.)

243 Cartas del P. Chaminade, I, p.99.

244 Chaminade, «Manual de Direccién en la vida y en las virtudes religiosas de la Compafia de Maria»
(1829), cuaderno F (Roma: Archivos SM, Caja 18), p.4. [EP VI, 83].

245 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», o.c. cuaderno RR, pag.52. Nétese bien que cuando
el Padre Chaminade dice que Maria es la "fuente de esta plenitud" no se refiere a la plenitud que esta
en Cristo, sino a la plenitud que viene a nosotros. Ella es su fuente y no simplemente su canal porque
la Encarnacion dependia de su «fiat». Esto se desprende del pasaje de Bossuet al que se refiere el
padre Chaminade: Alli en el primer punto leemos: "Mais il faut encore ajouter, que Dieu I'ayant appelée
a ce glorieux ministére, il ne veut pas qu'elle soit un simple canal d'une telle grace, mais un instrument
volontaire, qui con-tribue a ce grand ouvrage, non seulement par ses excelents disposicions, mais
encore par un mouvement de sa volonté... La charité de Marie a donc été en quelque sorte la source
féconde d'ou la grace a pris son cours, et s'est répandue avec abondance sur toute la Nature humaine."
(Jacques-Bénigne Bossuet, Sermons sur les Mysteres et le Culte de la Mére de Dieu (Paris: Julien
Lanier et Cie., 1855; pags. 20-21.) Tanto Bossuet como Chaminade apelan a Santo Tomas, quien dice:
Unicuique a Deo datur gratia secundum hoc ad quod eligitur. Et quia Christus, inquantum est homo,
ad hoc fuit praedestinatus et electus ut esset praedestinatus Filius Dei in virtute sanctificationis, hoc fuit
proprium sibi, ut haberet talem pleni-tudinem gratiae quod redundaret in omnes: secundum quod dicitur



76

V. Otras Figuras

La verdad divina, conocida como la doctrina del Cuerpo Mistico de Cristo, se expresa en otras
figuras ademas de la del cuerpo. Estas también se encuentran en las notas y cartas del Padre
Chaminade, pero su gran preferencia por la figura paulina del cuerpo limité su uso a
referencias ocasionales. Las dos que se encuentran con mayor frecuencia en sus escritos
son las de la vid y los sarmientos, y la de los novios.

Desarrolla extensamente la figura de la vid y los sarmientos en su séptima carta al maestro
de novicios de Ebersmunster.

Es Jesucristo mismo quien hace esta comparacion: Yo soy la vid, vosotros los
sarmientos. El que permanece en mi, y yo en él, ése da mucho fruto; porque separados
de mi nada podéis hacer (Jn 15, 5), 310)%%.

Esta figura implica dos consecuencias inmediatas:

1. Sin esta union, los sarmientos no pueden dar fruto. Quien ha perdido la fe en la Iglesia
se jacta en vano de sus buenas obras. Separado de Jesucristo, es imposible que dé
fruto alguno de bien sobrenatural y digno de Dios. Todo lo que hace esta viciado por el
estado de desobediencia, orgullo y rebelion en el que persiste. El pecador que tiene fe
sin tener la gracia también es incapaz de hacer nada meritorio para la vida eterna. Cada
momento que se pasa en esta infeliz separacion es tiempo perdido para el Cielo...

2. Mediante esta unién, los sarmientos dan mucho fruto. Vivimos en Jesus y, al guardar
en nuestros corazones la fe, la gracia y el recogimiento, obtenemos de Jesus el favor
de su vida en nosotros. Es la admirable y divina union de los cristianos, y especialmente
de los religiosos, con Jesucristo. Con El son un solo y mismo cuerpo, una sola y misma
vid. Jesus es su alimento divino. La gracia, como un jugo exquisito que se extiende en
nosotros, se convierte en nuestro alimento, nuestro crecimiento, nuestra fecundidad?*’.

Estas ramas terminan en uno de dos extremos:

1. Las ramas que se separan de la savia, las que no moran en mi, seran desechadas
como ramas inutiles. Cuando se sequen, seran recogidas, arrojadas al fuego y
guemadas. Sopesa bien estos cinco anatemas.

2. Las ramas que permanecen unidas a la savia. "Si permaneceéis en mi, y mis palabras
permanecen en vosotros, pedid todo lo que querais y asi os sera hecho. En esto es
glorificado mi Padre: que deis mucho fruto y os hagais discipulos mios (Jn. 15, 7, 8).
Sopesad bien la magnificencia de estas promesas?*.

En relacion con esta figura, el Padre Chaminade también utiliza la adaptacién paulina: la de
una rama injertada en la vid.

San Pablo dice: Estais injertados en Jesucristo. Somos cristianos solo porque estamos
injertados en Jesucristo. Salvo por un don de la infinita misericordia de Dios, quien se

Jdn. 1,16: "De plenitudine ejus omnes accipimus". Sed Beata Virgo Maria tantam gratiae obtinuit
plenitudinem ut esset propinquissima auctori gratiae: ita quod eum qui est plenus omni gratia, in se
recetaret; et, eum pariendo, quodammodo gratiam ad omnes derivant. (Summa Thologica, lll, q. 27,
art. 5,ad. 1.)

246 |bid.

247 |bid.

248 |bid.



77

separa de Dios esta perdido para siempre. Las ramas separadas de la vid no sirven
para nada. Se secan y son arrojadas al fuego para quemarlas.

Es la fe la que prepara al sujeto que va a ser injertado. Y en qué consiste el injerto
mismo? Entre los cristianos, es el sacramento del Bautismo.

Y después del injerto, ;qué es necesario? ;No es necesario que ese injerto se
fortalezca y se fortalezca? Esto se logra mediante la Confirmacién. Y después de eso,
¢ qué se debe hacer? Una vez que esta vida es... Poseida, debe ser mantenida por la
Eucaristia?*®.

El Padre Chaminade también utiliza la figura del matrimonio para explicar nuestra intima unién
con Cristo como miembros de su Cuerpo Mistico:

Conviene instruir a sus alumnos en la conmovedora cualidad de esposo de la Iglesia y
de nuestras almas que Jesucristo se digna ejercer continuamente tanto hacia su Cuerpo
Mistico como hacia cada uno de sus miembros. Como hemos dicho, la fe nos ensefia
que Jesucristo habita en nosotros, que alli EI pone en funcionamiento por la fe la vida
divina que nos une a El para actuar con El. Lo que deberia impulsarnos a entregarnos.
A El, para vivir solo por El, reside el hecho de que El esta en nosotros como esposo,
que nos extiende incesantemente sus brazos con ternura y que desea con tanto fervor
unirse a nosotros?®.

La presentacion del Padre Chaminade de los aspectos generales del Cuerpo Mistico revela
poco de nuevo, poco de original, tanto en la organizacién del material como en su expresion.
Estos fundamentos los ha tomado de otros escritores de la escuela francesa y se exponen
aqui simplemente como antecedente adecuado y necesario para aquellos puntos que le son
peculiares.

Segun la mentalidad del Padre Chaminade, existe, pues, una doble definicion del Cuerpo
Mistico. En sentido amplio, lo entiende como el Cristo Mistico que comprende al Cristo
glorificado y a todos los predestinados desde el principio del mundo. Estos predestinados
deben completar a Cristo, y el Cuerpo Mistico, en este sentido, alcanzara su plenitud solo en
el ultimo dia. En sentido estricto y mas propio, el Padre Chaminade entendié el Cuerpo
Mistico como el cuerpo o tronco del Cristo mistico. Aqui hay oposicion y limitacion, ya que
esta definicion insiste en la distincion entre Cabeza y miembros y sus respectivas funciones,
y limitacién en que su membresia esta reservada a la Iglesia militante.

La funcién de los miembros es de "pasividad cooperativa". La de la Cabeza es activa e
influyente, y surge de la vida de gracia que El proporciona a los miembros y de la intima union
que tiene con ellos.

Esta vida de la Cabeza, que es gracia santificante, es una participacion en la naturaleza
divina. Es la "vida" del alma, asi como el alma es la vida del cuerpo. La necesidad de esta
vida para la salvacion es absoluta. Tiene dos consecuencias principales: que nuestra
naturaleza enferma es sanada y que por medio de ella, Dios mismo actua en nosotros. Una
vez en el cielo, jamas perderemos esta vida divina, pero aqui en la tierra, el pecado mortal,
que el Padre Chaminade llama una «recrucifixion de Cristo», puede privarnos de ella.

249 249 «Notas de Conferencias del Buen Padre Chaminade»: 4 mayo al 27 agosto 1843 en Santa Ana,
notas de Bonnefous, o.c., pags. 64-65. [EP VII,35].
250 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios». o.c.



78

La union entre la Cabeza y los miembros del Cuerpo Mistico es unica. Es una union real,
interna y «mistica», mas perfecta que la del cuerpo humano. No es una absorcion panteista
en Cristo, pero si tan intima que los miembros pueden ser llamados «otros Cristos». Esta
union se logra mediante la humanidad de Cristo y da lugar a ciertos deberes, beneficios
especiales y una belleza propia.

El miembro mas importante del Cuerpo Mistico después de Cristo es la Santisima Virgen.
Merece esta distincion porque, por su perfecta conformidad con Cristo, es el miembro mas
perfecto de este Cuerpo y porque, como su madre, desempefa el papel mas importante
después de Cristo en su origen y desarrollo.

Ademas de la figura del cuerpo, el Padre Chaminade utiliza otras figuras para explicar esta
doctrina. Los mas destacados de ellos son los de la vid y los pampanos, el injerto y el
matrimonio.



79

CAPITULO 3

LA GENERACION DEL CUERPO MISTICO

SUMARIO

I. Generacion del Cuerpo Mistico.

A. Comparacion con la Vida Natural.
1. Con un Cuerpo en General.
2. Con el Cuerpo Fisico de Cristo.
B. La Madre del Cuerpo Mistico.
1. Lugar de Maria en la Economia Divina.
2. Doble Fecundidad en Maria.

. Fecundidad del Amor.

A. Explicacién de la Naturaleza de esta Fecundidad.
1. La Fecundidad del Amor en las Criaturas, a Distincidon de la Fecundidad Natural.
2. La Fecundidad de la Naturaleza y del Amor en Dios.
3. La Participacion de Maria en la Doble Fecundidad de Dios.
a. En su Fecundidad Natural: Nacimiento de Cristo.
b. En su Fecundidad de Amor: Madre del Cuerpo Mistico.
Esta participacion se dio en dos ocasiones:
B. En la Encarnacion:
1. Doble explicacion:
a. Fundamento en Santo Tomas: Interpretacion de Bossuet.
b. Explicaciéon comun: Cristo formado en Maria como "Padre de los cristianos".
(1) Explicacion de la "paternidad" de Cristo.
(2) Consecuencias de esta en relacién con Maria.
c. Explicacién del Padre Chaminade: Por su Fiat, Maria participa de la gracia de
Cristo como cabeza.
(1) Incluida en el "Ser de Gracia" que recibié a cambio del ser humano que dio a
Cristo.
(2) Por este don, es constituida Madre del Cuerpo Mistico.
2. Explicacion de la Escritura:
a. Evangelio de San Lucas.
b. Cantar de los Cantares.
C. En el Calvario:
1. Renovacién de su Fiat.
2. Epoca mas importante de su maternidad espiritual.
a. Consum¢ el sacrificio iniciado en Nazaret.
b. Abrié las compuertas de la gracia.
Fecundidad del sufrimiento.
A. Naturaleza de la fecundidad del sufrimiento.
1. Fecundidad del sufrimiento en Cristo.
2. Compartido por Maria.
B. Escritura: Apocalipsis.
C. Paralelismo con Cristo y el flujo de sangre y agua.
1. Simbolismo: Formacion de la Iglesia.
2. Aplicacién a Maria: Representa el mismo misterio en ella.
D. La oracion de las tres.



80

IV. El legado de Cristo.
A. Explicacién del texto:
1. Significado de Mulier.
a. Interpretacion mas importante: La Nueva Eva.
b. Aplicacion de la profecia en el Huerto.
2. Cualidades de San Juan.
3. Aplicacién al Cuerpo Mistico.
B. El propésito de estas palabras.
1. Anuncié la maternidad de Maria; no la produjo.
2. Aparente contradiccion en el Padre Chaminade.
C. ¢ Hijos adoptivos o verdaderos?
1. La confusién.
2. La razén de la confusion: la falta de un término adecuado.

*hkkkkkkkhkkkhkk

La figura de un cuerpo, utilizada por primera vez por San Pablo para explicar la union de los
cristianos con Cristo y entre si en Cristo, ha sido favorecida por encima de otras figuras como
la vid y los sarmientos, el matrimonio y un edificio, porque se presta a la explicacion de tantas
facetas de esta hermosa doctrina. Permite un numero tan grande de aplicaciones y
comparaciones que no solo explica la verdad central de nuestra unién con y en Cristo, sino
también el origen, desarrollo y consecuencias de ella.

I. Generacion del Cuerpo Mistico
A. Comparacion con la Vida Natural

La analogia nos permite hacer una comparacion fructifera entre el cuerpo natural y el Cuerpo
Mistico. Asi como un cuerpo natural es concebido, nace, crece y alcanza su plenitud, asi
también, en el plano sobrenatural, ocurre con el Cuerpo Mistico. Los escritores de la Escuela
Francesa, y el Padre Chaminade con ellos, fueron ain mas precisos. Para ellos, la analogia
no era entre cualquier cuerpo natural y el Cuerpo Mistico, sino entre el Cristo histérico y el
Cristo Mistico®'. Para ellos, el Cristo completo, como a veces se denomina al Cuerpo Mistico,
debia reproducir todos los misterios del Cristo historico?>?. Algunos de estos misterios serian
reproducidos por una parte determinada del Cuerpo Mistico. Asi, los pobres de este mundo
deben reproducir la pobreza de Cristo. Otros misterios deben ser reproducidos por el Cuerpo

251 Como dice el padre Chaminade: «Jesucristo es el modelo de los santos. Su vida, hasta el fin
de los siglos, es el espejo de todo a lo que debe llegar la Iglesia en general y cada fiel en
particular». Cfr. Chaminade, Notas en "Resumen de las reglas de la Congregacion de San Carlos de
Mussidan", cuaderno JJJJ, (Roma: Archivos SM, Caja 20), Nota: “Imitacién de Jesucristo” [EP I, 6.
Para consultar el texto completo de las Reglas: cf. J.C.Delas. Historia de las Constituciones de la
Compariia de Maria.SM,1965. Version revisada y completada, en la nueva edicion espafiola: Biblioteca
digital marianista. biblioteca.familiamarianista.es].

252 Cf. Capitulo I, “El lugar del P.Chaminade en la espiritualidad”.



81

en su conjunto. Asi, el ultimo dia marcara «la resurreccion y ascensién de Cristo
completo»?,

B. La Madre del Cuerpo Mistico

En consecuencia, el Padre Chaminade trazd un paralelo entre la concepcion y el nacimiento
del Cristo histérico y el de su Cuerpo Mistico. Para él, se podia decir del Cuerpo Mistico:
«Concebido por obra del Espiritu Santo; nacido de la Virgen Maria», al igual que para Cristo
mismo. Esta fue la comparacién que establecié en la primera instruccion del retiro de 1827.

Maria realmente concibio el verdadero cuerpo de Nuestro Salvador por obra del Espiritu
Santo; ella también ha concebido Su Cuerpo Mistico, que es la compafia de los santos
y de todos los fieles?*.

El papel de Maria en la generacién del Cuerpo Mistico fue de suma importancia para el Padre
Chaminade. «Nadie», dice, «puede conocer el misterio de Jesucristo si no ve a la purisima
Maria en toda la economia de la religién», pues «Jesucristo ha dispuesto todo en la religién
de tal manera que la Santisima Virgen ha participado y cooperado en todo»2%. Por lo tanto,
se deduce que

todo el cuerpo de los elegidos, que es el Cuerpo Mistico de Cristo, fue concebido
primero en Jesucristo y luego en Maria, porque Jesucristo quiso que todo lo que
acontecié en El aconteciera en su divina Madre para que ella participara en todos sus
misterios?.

«No es de extrafar», dice el Padre Chaminade, «que Jesucristo haya hecho a Maria participe
de sus cualidades divinas: Salvador, Redentor, Mediador, Padre»?%’.

La explicacion del Padre Chaminade sobre el papel de Maria en la generacion del Cuerpo
Mistico se tomé basicamente de un sermén de Bossuet para la fiesta del Santo Rosario. Se
trata de la doble fecundidad de Maria.

El Padre la asocio (Maria) a la fecundidad de su amor y el Hijo la asoci6 a la fecundidad
de su sufrimiento (para que) ella sea nuestra madre primero, por un amor maternal y
segundo, por su sufrimiento fecundo que desgarroé su alma en el Calvario®®,

Toda la doctrina del P.Chaminade sobre el papel de Maria en la “concepcién y nacimiento”
del Cuerpo mistico encaja perfectamente en este esquema basico que tomd prestado de
Bossuet.

253 253 Chaminade, "Cartas a un maestro de novicios, o.c.

254 Retiro de 1827: notas de Chavaux, o.c.

255 Chaminade, "De la Compasion de la Sma Virgen", o.c.

256 Chaminade, "De la Devotion & la Stma. Virgen: sus fondementos", Notas de instruccién. o.c.

257 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, o.c.

258 Chaminade, «Maria es nuestra Madre», Notas de instruccién: cahier gris. [EP 11,168]. Este particular
conjunto de notas del Padre Chaminade titulado: "Maria es nuestra madre" esta tomado directamente
de uno de los sermones de Bossuet para la fiesta del Santo Rosario. Cfr. Jacques-Bénigne Bossuet,
Sermons sur les Mystéres et le Culle de la Mére de Dieu (Paris: Julien, Lanier et Cie, 1855).



82

l. Fecundidad del Amor
A. La Naturaleza de esta Fecundidad

Para explicar su publicacién, distingue entre la fecundidad de la naturaleza y la fecundidad
del amor; la primera se explica facilmente. No es mas que esa eterna multiplicacién, por la
que se perpetuan las diversas especies; la segunda fecundidad se nos manifiesta en las
Escrituras. Alli, el apéstol Pablo comenta: «Mis queridos hijos, por quienes vuelvo a estar de
parto otra vez hasta que Cristo sea formado en vosotros»2%°.

¢ Quiénes son estos hijos pequefios que el Apdstol llama suyos, sino aquellos que la
caridad le da? ;Y qué significa el amor de parto de San Pablo, sino el anhelo de su
caridad y la santa inquietud que la impulsa? En consecuencia, concluimos que la
caridad es fecunda®®.

Esta doble fecundidad de naturaleza y de caridad que encontramos en las criaturas no es
mas que un reflejo de las mismas dos fecundidades en Dios.

El Padre eterno es fecundo por naturaleza y amigo por amor. Por el primero engendré
a su Hijo natural y por el segundo da a luz a sus hijos adoptivos?®'.

La primera de estas dos fecundidades se refiere a la operacién de Dios ad intra, por la cual
la Segunda Persona de la Santisima Trinidad procede del Padre desde toda la eternidad; la
segunda se refiere a su operacion ad extra, por la cual otorga a los hombres una participacion
en la vida divina y los convierte en sus hijos adoptivos.

Maria no solo refleja, pero participa, de esta doble fecundidad del Padre. La fecundidad
natural por la que Dios engendra a su Hijo se comunica de algun modo a Maria. Ella por su
voto de virginidad

Se condend a si misma a la esterilidad, pero el «Poder del Altisimo» la cubrié con su sombra
y le comunicé una participacion en la fecundidad natural de Dios, lo que le permitié concebir
y dar a luz a Jesucristo.

Escribiendo al Padre Perrodin en 1843, el Padre Chaminade exclama:

Lo que admiro continuamente desde hace algun tiempo, demasiado corto, por
desgracia, es como Maria, por la Encarnacioén, se asocioé a la fecundidad eterna del
Padre mediante su fe viva, junto con una caridad inconcebible, y engendré la
Humanidad con la que su adorable Hijo se digné revestirse2,

Maria también participé de la fecundidad de la caridad por la que Dios Padre engendra a sus
hijos adoptivos. Con Bossuet, el Padre Chaminade parafrasea a San Agustin:

259 Gal 4, 19.

260 Bossuet, o.c.. 343

261 Chaminade "Marie es nuestra Madre", o.c.

262 Cartas del P.Chaminade, V. p. 348. [Carta n.1271].



83

Su caridad, con la que cooper6 en el nacimiento de la Iglesia, la convierte (Maria) en
Madre, segun el espiritu, de los miembros de Cristo?®.

De nuevo, en su comentario a las Constituciones, afirma:

Asi como Jesucristo fue concebido en el seno virginal de Maria segun la naturaleza por
obra del Espiritu Santo, asi también todos los elegidos son concebidos segun el espiritu
por la fe y el bautismo en el seno de la tierna caridad de Maria?®*.

En sus notas de instruccion, pregunta:

¢, Por qué obra nos concibié Maria? Fue por obra del Espiritu Santo. Fue en su ser
supremo de gracia que la Virgen Maria nos concibié. Fue en el ardor de su caridad que
nos comunico su ser de gracia, que no es sino una participacion en el de Cristo?®.

Y comenta:

Tenemos una regla para juzgar el dolor, la compasion y los demas afectos del corazén de
Maria: su caridad; Pero ¢ qué regla para su caridad sino el amor mismo del Padre Eterno?2%.

La participacion de Maria en la fecundidad del amor del Padre se produjo especialmente en
dos ocasiones: «Dos veces y en dos ocasiones diferentes, como nos dicen los Padres de la
Iglesia, se convirti6 en nuestra madre espiritual: primero por su consentimiento a la
Encarnacion del Verbo» y «una segunda vez en el Calvario, cuando... ofreci6 a su Hijo unico
al Padre Eterno como holocausto por nuestros pecados»?¢.

B. En la Encarnacion

Primero, por su consentimiento a la Encarnacion del Verbo, la Santisima Virgen contribuy6
poderosa y eficazmente a la obra de nuestra Redencion y, por este mismo consentimiento,
se entrego tan completamente a nuestra salvacién, que puede afirmarse que llevo a todos los
hombres en su seno como una verdadera madre a sus hijos?®,

Por lo tanto, el Padre Chaminade afirma que fue la caridad de Maria la que la llevé a dar su
Fiat, y que fue este consentimiento a la Encarnacion lo que la hizo nuestra Madre. La base
de esta afirmacion se encuentra en Santo Tomas de Aquino, quien afirma que Maria «al dar
a luz a Cristo, de alguna manera desvio la gracia hacia todos los hombres»2%°. Bossuet, y el
Padre Chaminade después de él, utilizan esta afirmacion para demostrar que Nuestra

263 Chaminade, "Manual de Direccién en la vida y en las virtudes...” o.c.
264 Chaminade, «Instituto de la Compaifiia de Maria», Cuaderno D, [EP VI1,18].
265 Chaminade, «De la Devocién a la Sma Virgen. Sus fundamentos...».o.c.
266 s
Ibid.
267 Chaminade, «La Compafiia de Maria considerada como orden religiosa». Cuaderno D. [EP VII, 19].
268 s
Ibid.
269 Summa Teoldgica, I, q. 27, art. 5, ad 1.



84

Santisima Madre es fuente, y no solo un simple canal, de la gracia?’®. La gracia nos llega a
través de ella porque dio a luz a Cristo, cuya plenitud de gracia fluye hacia sus miembros.
Pero Maria consintié plena y libremente en el nacimiento de Cristo, y como la encarnacion
del Hijo de Dios dependid, por asi decirlo, de su Fiat, también lo hizo nuestra participacion en
la gracia de Cristo. Por lo tanto, ella no es un mero canal por el cual nos llega la gracia, sino
una verdadera fuente de ella, ya que dependemos de ella para ello y porque, por voluntad de
Dios, tiene cierto control sobre su fluir.

Pero fue el «de alguna manera», el gquodamodo de Aquino lo que intrigé al Padre Chaminade.
Ansiaba aprender y explicar cémo debia suceder que Maria, al dar a luz a Cristo, se
convirtiera en mediadora de la gracia y nuestra madre espiritual. Ofrece dos explicaciones:
una que se encuentra comunmente en los libros de tedlogos modernos y una segunda,
peculiar para él, que profundiza ain mas en este misterio.

La primera de estas explicaciones se basa en la consideracion de las prerrogativas de Cristo.
Como lo expresa el Padre Chaminade:

Los predestinados son formados en Maria en el sentido de que Jesucristo fue formado
en ella como Padre de los cristianos y Cabeza de los predestinados?’'.

Ahora bien, por la Encarnacion, Cristo es «Padre de los cristianos» en un doble sentido. En
primer lugar, de manera natural, pues como Dios-hombre esta «unido a nosotros por la
alianza que hizo con nosotros al asumir nuestra carne»?’? y que lo constituye como el nuevo
Adan. En segundo lugar, en sentido sobrenatural, pues «es Padre de los cristianos segun el
espiritu mediante la comunicacion que nos fue otorgada de su vida y los méritos de su sangre
y muerte en el Bautismo y los demas sacramentos»?’3.

Por lo tanto, el Padre Chaminade razona:

Todos tenemos vida en Cristo, El es nuestro Padre; El es el primogénito de entre los
muertos. Somos sus hermanos. Jesucristo cobra vida en el vientre de Maria. Estamos
unidos a Jesucristo. Por consiguiente, también cobramos vida espiritual en Maria?™*,

Este parrafo requiere una explicacion. Cuando el Padre Chaminade dice que «tenemos vida
en Cristo», se refiere a la vida sobrenatural y a la paternidad sobrenatural de Cristo por gracia.
Pero en las dos frases siguientes, donde dice que Cristo es nuestro Padre, el primogénito de
entre los muertos, y que nosotros somos sus hermanos, se refiere a la paternidad natural de
Cristo como cabeza de la raza humana, como el nuevo Adan. Esta jefatura natural le fue
otorgada a Cristo en el momento en que cobré vida natural en el vientre de Maria. En ese
momento todos nos unimos a El en el sentido natural mencionado anteriormente, y dado que
es en Cristo donde tenemos vida sobrenatural, se puede decir que en ese momento también

270 Cf. Capitulo II, pags. 81-82; Bossuet, op. cit., pags. 20-21; y Chaminade, «De la devocién a Maria:
sus fundamentos». o.c.

211 Chaminade, «ldeas para la direccion de la Companiia de Maria por los caminos de la perfeccion
religiosa». Cuaderno D, [EP VI, 24].

272 Chaminade, "Sermén sobre el misterio de la Encarnacién”, Notas de instruccién, grandes hojas
separadas, pag. 42. [EP I, 69].

273 Chaminade, «ldeas para la direccion de la Compafiia de Maria...» o.c.

274 Retiro de 1827: Notas de Marres, pag. 7. o.c.



85

cobramos vida, vida sobrenatural, en Maria. En resumen, «al traer al mundo a Jesus, nuestro
Salvador y nuestra vida, Maria nos dio a todos a la salvacién y a la vida»?".

La segunda explicacion, que se encuentra unicamente en el Padre Chaminade, considera el
intercambio intimo que tuvo lugar entre Cristo y Maria en el momento de la Encarnacion.

Al mismo tiempo que Jesucristo, en el bendito vientre de Maria, recibié, ademas de su
vida divinamente gloriosa, su vida humana o andrica, recibié también una vida de
influencia (gratia capitalis)?’® sobre sus miembros misticos. Por medio de ella, es su
Cabeza y les comunica su gracia?’’.

Hasta este punto, su explicacion es idéntica a la primera que acabamos de esbozar. Pero
continua:

Al recibir esta vida (de influencia) de Maria, El se la comunica a cambio para que ella
se convierta en la Madre de los cristianos?’®.

Segun el Padre Chaminade, entonces, el «nuevo ser de gracia»?’® que Maria recibié a cambio
del ser humano que le habia dado a Cristo incluia una participacion en su «gracia de jefatura»
y, por medio de ella, ella también tiene un papel de influencia en el Cuerpo Mistico, aunque
secundario, por supuesto, al de Cristo.

El papel de influencia de Cristo, el principal, es el de Cabeza: el de Maria es el de Madre.

Jesucristo, en el vientre de Maria, la preparé con una profusiéon de gracia para ser la
Madre de su Cuerpo Mistico, como ella lo fue de su cuerpo natural; pues deseaba que
recibiéramos de ella la vida del Espiritu como El habia recibido de ella la vida del cuerpo;
gue dependemos de ella para el mantenimiento y crecimiento de nuestra vida espiritual,
como El dependié de ella para el mantenimiento y crecimiento de su vida corporal?.

El Padre Chaminade apela tanto a la Escritura como a la teologia al atribuir a Maria el papel
de Madre del Cuerpo Mistico. «San Lucas», dice, «en su relato del nacimiento del Salvador
afirma que Maria trajo al mundo a su Hijo primogénito. Esta afirmacién debe entenderse de
sus hijos espirituales»?'. «De la misma manera», afiade, «debemos entender este pasaje del
Cantar de los Cantares:

Tu vientre es como un monton de trigo, rodeado de lirios. En el vientre purisimo de
Maria solo hay un grano de trigo. Sin embargo, se le llama montén de trigo porque todos

275 Chaminade, "Manual de direccion en la vida... ». o.c.

276 para comprender adecuadamente esta cita y la originalidad de la explicacion del Padre Chaminade
es importante tener en cuenta los tres puntos que Santo Tomas esboza en su Summa para describir
la gratia capitalis de Cristo: tria competunt Christo espiritualter. Primo... gratia ejus altior et prior est...
Secundo vero, perfectem habet quantum ad plenitudem omnium gratiarum... Tertio, virtutem habuit
influendi gratiam in omnia membra Ecclesiae. Summa Theologica, Ill, Quest. VIII, articulo 1.

277 Chaminade, «Maria es nuestra Madre», Notas de instruccién. o.c.

278 |pid.

279 Cf. Capitulo I, pag. 72.

280 Chaminade, «Maria es nuestra madre». o.c.

281 Chaminade, «Manual de direccion en la vida...». o.c.



86

los elegidos estaban contenidos en este grano escogido, del cual se puede decir que El
es el primogénito entre muchos hermanos?®?.

C. Sobre el Calvario

Pero el Fiat de Maria, su consentimiento a la Encarnacioén, fue solo el comienzo de su
participacién en la fecundidad de la caridad del Padre. Este consentimiento se renovd
repetidamente a lo largo de su vida hasta su consumacion final en el Calvario, donde nacieron
los hijos espirituales que concibid en la Encarnacion y ella se convirtié en su Madre completa
y definitiva.

Si admiramos la caridad de Maria en el consentimiento, en el Fiat que dio en el misterio
de la Encarnacion, jcuan conmovedor nos parecera el que da para el cumplimiento del
misterio de la Redencidn! 4 Cuantas veces ha dado este consentimiento desde que tuvo
la dicha de ser nuestra Madre? Ella lo renové de alguna manera a cada instante de su
vida. Se ve el dolor de Maria solo en el momento de la Pasion y se pasa por alto que el
sacrificio del Calvario es para Maria, como para Jesucristo, solo la consumacion de un
sacrificio iniciado en la Encarnacion?,

De los dos, el consentimiento de Maria en el Calvario desempefia el papel mas importante en
su maternidad espiritual. EI Padre Chaminade afirma inequivocamente:

Decimos, con gran numero de Padres y Doctores, que la época principal de esta
maternidad espiritual fue la época de la Pasion de su Hijo, cuando nos dio a luz tras
habernos concebido en la Encarnacién del Hijo?34.

La consumacion en el Calvario del sacrificio iniciado en la Encarnacion requirié de nuevo el
consentimiento de Maria, pues «si el Verbo Divino lo exigié para tomar un cuerpo, con mayor
razén lo exigié para entregar este cuerpo a la muerte»?%.

Este segundo Fiat, este consentimiento a la muerte de Cristo que la hizo nuestra
Corredentora, hizo efectiva y definitiva su maternidad espiritual. Pues asi como la plenitud de
la gracia de la Cabeza de Cristo, recibida en el momento de la Encarnacién, fue liberada por
su muerte en la cruz para fluir por medio de los sacramentos en sus miembros, asi también
la participacion de Maria en esta plenitud de gracia, conferida a ella en el momento de la
Encarnacion, fue liberada para fluir a todos los miembros del Cuerpo Mistico. «En Cristo
estaba la plenitud de la divinidad», dice el Padre Chaminade. «Y de esta plenitud todos hemos
recibido». Y afiade: «Toda esta plenitud ha sido depositada en Maria»?®,

282 |bid. Esta interpretacion esta tomada de San Ambrosio: De Institutione Virginis, Capitulo XIV. Cf.
Patrologia Latina, XVI, col. 526-527.

283 Chaminade, "De la devocién a la Sma Virgen Sus fundamentos”. o.c.

284 Chaminade, «La Santisima Virgen Madre de los cristianos», Notas de instruccién, cahier cartén n.°
3 (Roma: Archivos SM, Caja 9), [EP IV,118].

285 Chaminade, «De la devocién a la Sma Virgen Sus fundamentos». o.c.

286 Chaminade, «Ideas para la direccién de la Compafiia de Maria por los caminos de la perfeccién
religiosa». Cuaderno D, [EP VI, 24].



87

«Asi, al pie de la Cruz, consumada por su caridad, Maria adopto a todos los fieles como hijos
suyos»,?®” en el sentido de que, mediante su segundo Fiat, completé su fecundidad de amor,
dando a luz al Cuerpo Mistico que habia concebido en el momento de la Encarnacion;
constituyéndose definitiva y eternamente como la Madre del Cuerpo Mistico.

lll. Fecundidad del Sufrimiento

Citando una vez mas a Bossuet, el Padre Chaminade dice: «El Hijo asocié a Maria a la
fecundidad de su sufrimiento»?®. Explica: «Fue voluntad del Salvador que toda su fecundidad
residiera en el sufrimiento»?®. Cristo mismo nos ensefia esto cuando dice: «Si el grano de
trigo no cae en la tierra y muere, queda solo. Pero si muere, da mucho fruto»?%°. Toda su vida
fue un continuo anonadamiento, desde su nacimiento hasta su sepultura. Fue por su
sufrimiento y muerte que Cristo, el grano escogido, fructificé y se multiplicd, dando hijos a
Dios en abundancia. Asi como Eva en el jardin del paraiso probé con Adan el fruto del arbol
prohibido, asi también la nueva Eva, Maria, estaba destinada a probar con el nuevo Adan,
Cristo, el fruto del arbol de la cruz, que era sufrimiento y muerte, para que se pudiera decir de
ella: «Maria dio a luz a Cristo sin dolor... pero los pecadores nacen de esta Madre en medio
de llantos y tormentos»?®'.

En una serie de notas posteriores, el Padre Chaminade cita a otro autor en la misma linea.

Un autor irreprochable en este asunto, donde no hay temor de que exagere, dice lo siguiente:
«Puesto que, propiamente hablando, la Iglesia fue formada por Cristo en el Calvario, es
evidente que la Santisima Virgen cooperé en su formacién de manera muy singular y
prominente, por lo que podemos aventurarnos a afirmar que, si bien dio a luz sin dolor a
Jesucristo, Cabeza de la Iglesia, no dio a luz sin sufrimiento el cuerpo de esta Cabeza, y que
fue en el Calvario donde comenzo6 de manera especial a ser la Madre de toda la Iglesia»?.

Este nacimiento del Cuerpo Mistico en medio de los sufrimientos del Calvario, dice el Padre
Chaminade con Bossuet, se nos revela en las Escrituras cuando San Juan dice en el
Apocalipsis:

287 Chaminade, "De la humildad de Maria", Notas de instruccion, grandes feuilles détachées, carpeta
nam. 4, pag. 106. [EP II, 136 (106)]

288 Chaminade, «Maria es nuestra Madre». o.c.

289 |bid.

290 gn 12, 24-25.

291 Chaminade, "Maria es nuestra Madre", Notas de instruccién, cuaderno gris, N.° 1, pag. 55.

292 Chaminade, «La Comparia de Maria considerada como Orden Religiosa», Cuaderno D. o.c. La
referencia que da el Padre Chaminade es: Instr. sur le Pater et I'Ave, par Nicole. Inst. 5, cap. 2. Pero
eso no es correcto: deberia ser la 32 Instruccién. Cf. Nicole, Instrucciones Theologiques et Morales sur
I'Oraison Dominicale, la Salutation Angelique, la Ste Messe, et les autres Prieres de [I'Eglise.
(Luxemburgo: Chez André Chevalier, 1716), pag. 119. Por ello el Padre Chaminade introduce su cita
de este autor con la observacién: «un auteur non suspect sur cet article ou I'on ne peut craindre qu'il
exagerey, pues en la mayoria de los puntos el Padre Chaminade, fiel hijo de Bérulle, y Nicole, el
antiberuliano, eran polos opuestos.



88

Y estando encinta, gritoé en sus dolores de parto y sufrié la angustia del alumbramiento.?®?

La mujer a la que se refiere aqui es, segun San Agustin y Bossuet?®, la Santisima Virgen
Maria. Pero el pasaje no puede referirse al nacimiento de Cristo, ya que su nacimiento fue
completamente indoloro. Se refiere, pues, concluye el Padre Chaminade, al nacimiento del
Cuerpo Mistico que tuvo lugar en el Calvario.

El Padre Chaminade explica nuestro nacimiento en el Calvario trazando un paralelo entre la
lanza que traspasoé el costado de Cristo y la lanza de la muerte mistica que traspasé el
costado de Maria. La primera hizo brotar del costado de Cristo sangre y agua, y este flujo se
considera que representa la formacion de la Iglesia. Pues, asi como Eva fue formada del
costado de Adan durmiente, asi también la nueva Eva, la Iglesia, fue formada del costado de
Cristo muerto en el Calvario. «Por la muerte de Jesucristo», dice el Padre Chaminade, «Maria,
por asi decirlo, también murid, y la lanza que traspasé el costado de su Hijo, traspaso su
hermosa alma y nos representa en ella el mismo misterio de la formacion de la Iglesia»?®®.

Para recordar a sus discipulos este nacimiento espiritual del Cuerpo Mistico en el Calvario, el
Padre Chaminade prescribi6 la practica de la "oracion de las tres", que aun observaban.

A las tres de la tarde, todos se trasladaran en espiritu al Monte Calvario para contemplar
el Corazén de Maria, su tierna Madre, traspasado por una espada de dolor, y recordar
el feliz instante en que nos dio a luz?*®.

IV. El Legado de Cristo
A. Explicacion del Texto

Queda por considerar el "legado de Cristo", las famosas y hermosas palabras con las que
proclamé a Maria nuestra Madre y a nosotros sus hijos. Segun San Juan, este legado fue el
siguiente:

Cuando Jesus vio a su madre y al discipulo a quien amaba, que estaba alli, le dijo a su
madre: "Mujer, ahi tienes a tu hijo". Luego le dijo al discipulo: «Ahi tienes a tu madre»?’.

El Padre Chaminade hall6 gran significado en el hecho de que Cristo se dirigiera a su madre
como Mujer, en lugar de Madre o incluso Maria. Da varias razones para esta forma de dirigirse
a ella.

293 Ap.12, 2. Cf. Bossuet, op. cit., pp. 348-349 y Chaminade, «Maria es nuestra Madre», Notas de
Instruccion: Cahier Gris, n.° 1, p. 55. o.c.

294 Cf. Bossuet, op. cit., p. 348. Un autor moderno, el Padre Braun, O. P., sostiene que la mujer en este
pasaje es la Santisima Virgen en sentido literal y no meramente figurado. Cf. F.-M. Braun, O. P. «La
Mére de Jésus dans I'ceuvre de saint Jean», Revue Thomiste, L.l. (num. 1, 1951), 5-20.

295 Chaminade, «De la devocién a la Sma Virgen. Sus fundamentos». o.c.

2% Chaminade, «Extracto del Reglamento del Instituto de los Hijos de Maria» (Roma: Archivos SM,
Caja 46), pag. 7. [EP I, 129. La oracién de les tres en el “Estado” de la Congregacion. Cf. Rendez vous
marianiste au Calvaire, J.B. Armbruster. «Histoire et message de la priere», Bordeaux, 2019
(Traduccién espafiola del articulo en la Biblioteca digital marianista: «Cita marianista al pie de la cruz.
Oracion de las tres» 2024].

297 Jn 19, 26-27.



89

Al dirigirse a su Madre, Cristo dice: Mulier, y no Mater, para despojarse, por asi decirlo,
de su condicion de Hijo; Mulier, en lugar de Maria u otro titulo, para evitar todo lo que
pudiera suavizar la amargura de su dolor; Mulier, mujer por excelencia, la verdadera
Eva, la Unica verdadera madre de los vivientes?®%,

De las tres razones, la tercera, la referencia a Eva, fue para el Padre Chaminade la mas
significativa. Recurre con mayor frecuencia en sus escritos y se utiliza como uno de los pilares
fundamentales de su edificio espiritual. Sin embargo, en otros pasajes, su referencia no se
refiere tanto a Eva, la madre de los vivientes, sino a Eva, protagonista de la profecia en el
Jardin: «Pondré enemistades entre ti y la mujer, y entre tu descendencia y la suya: ella te
aplastara la cabeza, y ti acecharas su calcariar»?®.

Jesus da el nombre de «mujer» a sumadre. Era el nombre que le dio la antigua profecia,
cumplida por Jesucristo. Ella era consciente del cumplimiento y tuvo gran parte en él,
aunque su participacion se debio a la gracia... Maria es testigo de como su Hijo aplasto
la cabeza de la serpiente, mientras que la serpiente, engafiada por sus propios artificios,
se congratula de haber aplastado el calcafar, es decir, lo mas cercano a la tierra y lo
mas débil de su humanidad3®.

La explicacion del Padre Chaminade sobre la profecia y su cumplimiento se basa en el Cuerpo
Mistico.

Jesucristo y Satanas son dos cabezas de dos pueblos y dos familias, que son la
posteridad o la semilla de dos padres. La Santisima Virgen es la madre de Jesucristo y
de los hijos que nacen de El... y esta es la razén del uso del término semilla en lugar de
hijo... los hijos del diablo son aquellos que han sido corrompidos por él y aman su
corrupcion... los hijos de Dios son aquellos que nacen de El por gracia y por su Espiritu...
Las cualidades de San Juan son muy opuestas a las de la serpiente y deberian ser la
imagen de las que deberian tener los hijos de Maria. Son el fundamento de la enemistad
irreconciliable que debe existir entre ellos y la serpiente®'.

El Padre Chaminade, en otro pasaje, enumera las "cualidades de San Juan" de la siguiente
manera: Primero, la de discipulo; segundo, estar al pie de la cruz; y tercero, ser aquel a quien
Jesus amaba3®?,

Para el Padre Chaminade, la semilla a la que se refiere la profecia no era simplemente el
Cristo histdrico, sino el Cristo mistico, de quien Maria es también Madre. Su cumplimiento
tuvo lugar en el Calvario, donde Cristo aplasto la cabeza de la serpiente. Pero su victoria se
completara en sus miembros. En el mismo sentido que San Pablo dice que los miembros del
Cuerpo Mistico deben completar los sufrimientos de Cristo con los suyos, 3% asi también
estos miembros deben completar la victoria de Cristo sobre Satanas con los suyos. Este es
el significado de la famosa exhortacién del Padre Chaminade a sus religiosos: «Hijos mios,
con toda humildad, seamos el talon de la Mujer»3%4,

298 Chaminade, «Maria, madre nuestra en el Calvario», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 1, pag.
155. [EP 11,197].

299 Gen 3, 15.

300 Chaminade, "Madre de los cristianos", Notas de instruccién: cahier cartonné, no. 3, p. 3. o.c.

301 bid.

302 Chaminade, «Maria, madre nuestra en el Calvario». Notas de instruccién, o.c.

303 Col. 1, 24.

304 Cf. Simler, op. cit., pag. 373.



90

B. El propésito de estas palabras

En cuanto al legado de Cristo, surge una pregunta importante: ;Fue por el poder de estas
palabras que Maria fue convertida en Madre del Cuerpo Mistico o fueron simplemente la
proclamacion de algo que ya era un hecho? De lo que se ha esbozado sobre la doctrina del
Padre Chaminade, no cabe duda de su postura. Estas palabras no fueron mas que el anuncio
de algo que ya era un hecho. Dice:

Fue para anunciar y, por asi decirlo, confirmar este gran misterio de la formacion del
cuerpo de los elegidos que Jesus dijo: «Mujer, ahi tienes a tu hijo», y al discipulo: «Ahi
tienes a tu madre»3%.

Y ademas:

Jesucristo desea mostrarnos un gran misterio: que, como Jesus esta en nosotros y
nosotros en Jesus, formamos con Jesus un solo Hijo, pero un solo Cristo, pero un solo
Cuerpo, del cual El es la Cabeza y nosotros los miembros. Con El, hacemos un solo
Hijo de Maria, pero un solo Hijo de Dios; El es el Hijo natural y consustancial, y nosotros,
los hijos adoptivos3®®.

Estas afirmaciones parecen contradecirse con lo que el Padre Chaminade dice en otro de sus
escritos. En una de sus notas de instruccion, afirma:

Palabra todopoderosa cuya fuerza produce un nuevo misterio al convertir a Maria en
Madre de todos los hombres, que fueron y que seran.3%’

Pero la contradiccién es solo aparente. La palabra clave en este pasaje es «en realidad».
Como se explico anteriormente, Maria se convierte en nuestra madre en virtud de la plenitud
de gracia que recibid en la Encarnacién. Esta plenitud se liberd para fluir hacia sus hijos
espirituales en el momento de la Redencién, y estas palabras de Cristo se pronuncian en este
momento para indicar esta liberacion que convierte a Maria en Madre del Cuerpo Mistico.
Estas palabras, pues, son todopoderosas, no en si mismas, sino en virtud del drama de la
Pasion del que forman parte.

C. ¢ Hijos adoptivos o verdaderos?

Hay un ultimo punto de confusion en los escritos del Padre Chaminade que conviene aclarar.
A veces se refiere a nosotros simplemente como hijos adoptivos de Maria, y en otras insiste
en que no somos hijos adoptivos, sino verdaderos hijos de Maria. 4, Cual es la explicacion de
este uso contradictorio de los términos?

La razon de esta confusion radica en que no existe un término en nuestro idioma para
describir este tipo de filiacion. Asi como nuestra union con Cristo en el Cuerpo Mistico es
unica y diferente a cualquier otra conocida por el hombre, también esta filiacion es unica y

305 Chaminade, "De la Devocién a la Sma, Virgen: sus fundamentos", Notas de instruccién: cahier gris,
no. 1, pag. 33. o.c.

306 Chaminade, "De la Compasion de la Sma. Virgen", Notas de instruccién: cuaderno gris, n.° 1, pag.
158. o.c.

307 Chaminade, "Madre de los Cristianos", Notas de instruccién: cahier cartonné, n. 3, pag. 2. o.c.



91

diferente a cualquier otra. Para nuestra union con Cristo hemos llegado a aceptar el término
"mistico" para describirlo, pero no existe un término que explique nuestra filiacién de Maria.

Esto genera confusion, pues al comparar nuestra filiacion con la de Cristo, el Padre
Chaminade se ve obligado a sefialar que, junto a la suya, la nuestra es simplemente una
filiacién adoptiva. Asi dice:

Con El hacemos un solo Hijo de Maria, pero un solo Hijo de Dios; El es el Hijo natural
y consustancial, y nosotros, los hijos adoptivos®.

Pero, por otro lado, cuando compara nuestra filiacion de Maria con la adopcién legal, se ve
obligado a usar otro término.

La Santisima Virgen no solo es nuestra madre porque, como se cree comunmente por
ignorancia, nos ha adoptado como hijos suyos, sino que es nuestra madre en el pleno
sentido del término porque nos dio a luz espiritualmente con la misma verdad con la
que dio a Cristo a luz natural®®.

Ambos términos, pues, son correctos segun el contexto en el que se utilicen.

khkkhkkhkkhkk

En resumen, podemos decir que la explicacion del Padre Chaminade sobre la generacion del
Cuerpo Mistico esta inextricablemente ligada a la maternidad espiritual de Maria. Para él,
tanto del Cuerpo Mistico como de Cristo mismo, se podria decir: «Concebido por obra del
Espiritu Santo; nacido de la Virgen Maria».

Maria es Madre del Cuerpo Mistico, no en virtud de las palabras de Cristo en la Cruz dirigidas
a ella y a San Juan, sino en virtud de lo que Bossuet denomina «la doble fecundidad del amor
y del sufrimiento» que le confirieron el Padre Eterno y su Divino Hijo.

La fecundidad del amor de Maria se realizé en dos momentos principales: en la Encarnacion
y en la Redencion.

En Nazaret, Maria, por su gran caridad, consintié en la Encarnacién del Hijo de Dios, por la
cual fue constituido Cabeza del género humano y recibio la gracia de la Jefatura de su Cuerpo
Mistico. A cambio, Cristo le concedié a Maria la participacién en su gracia de Cabeza, y asi
se convirtio en Madre de Su Cuerpo Mistico.

En el Calvario, Maria renové su Fiat ofreciendo a su Hijo como holocausto por nuestros
pecados. Este acto completd, consumd, su fecundidad de amor, pues asi como el sacrificio
de la Cruz abri6 los tesoros de la gracia de Cristo a todos los hombres, también activé su
propia participacién en la plenitud de la gracia de Cristo.

La fecundidad del sufrimiento de Maria se realizé solo en el Calvario cuando, como la nueva
Eva, probé con el nuevo Adan el amargo fruto de la Cruz. Y asi como Jesucristo, por su
sufrimiento y muerte, engendré a la multitud de los hijos de Dios, Maria, por su participacion

308 Cf. nota 306.
309 Retiro de 1827: notas de Marres, p. 5. o.c.



92

en su sufrimiento y muerte, reprodujo este misterio en si misma y dio a luz a los miembros
del Cuerpo Mistico.

Finalmente, el Padre Chaminade vio en el legado de Cristo, que fue la proclamacién de la
maternidad de Maria, una referencia a la profecia hecha a la serpiente en el Huerto. Maria es
la Mujer a la que se refiere y su semilla es el Cristo Mistico. Su Hijo natural, Cristo, por su
muerte en la cruz aplastd para siempre la cabeza de la serpiente; y sus miembros, por el
poder de su gracia, completaran su victoria a través de los siglos.



93

Capitulo 4

LA MADRE DEL CUERPO MISTICO

ESQUEMA

I. Maria y el Cuerpo Mistico en General.
A. La Posicion del Padre Chaminade.
1. Dos Principios Fundamentales.
a. Maria Participd en Toda la Religion.
b. El Paralelo entre la Vida del Cuerpo Mistico y la Vida de Cristo.
2. Aplicacion: El Rol de Maria en Relacion con el Cuerpo Mistico.
B. Fundamento de esta Posicién.
1. La Maternidad Divina de Maria.
2. Génesis 3, 15.
C. La Originalidad de la Posicion del Padre Chaminade.
1. El Rol de Mediadora segun Bossuet.
a. La Encarnacioén es el Principio de la Gracia.
b. Aplicacion de este Principio: Tres Clases de Gracias.
2. El Punto de Vista Original del Padre Chaminade.
D. Apelacion a la Historia.
1. Los primeros milagros de Cristo.
2. Maria, vencedora de todas las herejias.
3. Hoy, Maria se enfrenta a la mayor de las herejias.
E. Consecuencia practica de la postura del Padre Chaminade.
1. Concepto de su fundamento religioso.
2. El voto de estabilidad.
Il. Maria y los miembros del Cuerpo Mistico.
A. El primer principio.
1. Cristo, el "espejo" de nuestra vida espiritual.
2. Diferencia con la imitacion de Cristo en el sentido ordinario.
a. Conformidad con los "estados" de Cristo.
b. Inmediatamente con los "estados".
B. El segundo principio: el misterio de Cristo, hijo de Maria, es la suma de todos los
misterios de Cristo.
1. La naturaleza de este misterio.
2. La importancia de este Misterio como suma de todos los Misterios de Cristo.
3. La originalidad de esta perspectiva:
Diferencia con los fundadores de la escuela francesa.
4. Consecuencias para la doctrina del Cuerpo Mistico.
C. Otros hijos de Maria.
1. Distincién entre la relacién madre-hijo y la relacion Maria-Cristo.
2. Importancia de esta distincion.
a. Enfasis en el apostolado.
b. La devocién a Maria equivale a la imitacion de Cristo.
Ill. Comparacién del Padre Chaminade con Grignion de Montfort.
A. Razon de esta comparacion.
1. Similitud de la base doctrinal.
2. Similitud de la devocién mariana.



94

B. El punto de diferencia: sus conceptos sobre la relacién
del miembro individual del Cuerpo Mistico con Maria.
1. La perspectiva de Grignion.
a. Desacuerdo entre sus discipulos.
b. Dos figuras para un mismo concepto: Dependencia total de Maria.
2. Diferencias entre ambas.
a. La simple y estatica de Grignion; la compleja y dinamica de Chaminade.
b. Diferencia en la representacién grafica.
c. Vision diferente del apostolado.
d. Diferencia respecto al «estado de infancia».
C. El lugar del Padre Chaminade entre los Maestros de la Vida Espiritual.
1. El ultimo de los grandes berulianos y el Maestro por excelencia de la devocion
mariana.
2. Paralelismo entre la devocion de Bérulle a la Santa Infancia y la piedad filial del Padre
Chaminade.

d*kkkhkhkkkhkhkhkhhkhhkd

Ya se ha sefalado que una de las principales ventajas de la expresién «cuerpo mistico» es
que esta figura se presta a una amplia variedad de comparaciones. Como un cuerpo, nace la
union de Cristo y los fieles. Este nacimiento del Cuerpo Mistico se desarroll6 en el capitulo
anterior. Al igual que un cuerpo, esta union crece, se fortalece y alcanza la madurez. Este
metabolismo espiritual del Cuerpo Mistico constituye el tema central del presente capitulo y
los siguientes.

Y aqui tenemos otro ejemplo de la versatilidad del cuerpo como figura, pues el cuerpo humano
crece de dos maneras. Por un lado, podemos considerar el desarrollo del cuerpo como un
todo, un ciclo de vida que incluye el nacimiento, la infancia, la nifiez, la adolescencia y la
madurez. Por otro lado, podemos considerar el desarrollo de las numerosas células
individuales que componen este cuerpo. Estas células tienen un ciclo propio, independiente
del cuerpo y que expira con mayor rapidez, inseparablemente conectado con el del cuerpo
entero. Sin embargo, podemos hacer la misma distincion con respecto al Cuerpo Mistico y
considerar su metabolismo espiritual en general o en los miembros o células individuales que
lo componen. En consecuencia, al considerar el papel de la Santisima Madre en el
crecimiento del Cuerpo Mistico (ya que una madre se ocupa tanto del crecimiento de un
cuerpo como de su nacimiento), podemos considerar primero su relacion con el Cuerpo
Mistico en general y luego con respecto a sus miembros individuales.

I. Maria y el Cuerpo Mistico en General
A. La Posiciéon del Padre Chaminade

Para comprender la postura del Padre Chaminade respecto a la relacion de Maria con el
Cuerpo Mistico en general, es necesario recordar una vez mas uno de los principios
fundamentales de su doctrina: «Jesucristo ha dispuesto todo en la religion de tal manera que



95

la Santisima Virgen ha participado y cooperado en todo»*'°. Esta es una conviccién del Padre
Chaminade que debe estar profundamente arraigada para una correcta comprensién de su
doctrina. Sin embargo, esta participacion y cooperaciéon no fue tan evidente durante su vida
como lo ha sido desde su Asuncion al cielo, pues

Hoy Maria ejerce en el cielo los poderes que no quiso ejercer en la tierra. Ella entra en
todos sus derechos: se establece bajo Cristo como mediadora de los fieles, canal de la
gracia, esperanza y sostén de la Iglesia, refugio de los pecadores, protectora de los
justos, recurso de las naciones y de los imperios, Reina del cielo y de la tierra®'".

Debemos recordar también un segundo principio fundamental de la doctrina espiritual del
Padre Chaminade: el constante paralelismo que establecié entre la vida de Cristo y la vida
del Cuerpo Mistico. Para él, «Cristo es el espejo de todo lo que ha de suceder en la Iglesia
en general y en cada fiel en particular»®'2. Todos los misterios de Cristo deben reproducirse
en su Iglesia. Asi, como hemos visto, es «concebida por obra del Espiritu Santo y nacida de
la Virgen Maria», como El. Se nutre, crece, sufre y obra como Cristo. En todos estos misterios,
dice el Padre Chaminade, «la Santisima Virgen actia con respecto a nosotros como actué
con respecto a Jesucristo»®'®. Y puesto que «Maria estuvo asociada a todos los misterios de
Cristo», su papel en relacién con la Iglesia es sublime, activo y, por voluntad de Dios,
indispensable. Su afirmacién es tan cierta respecto al Cuerpo Mistico en general como
respecto a cada miembro en particular.

Ella lo concibe, lo da a luz y lo forma hasta que alcanza la plenitud de su edad®'“.

En sus explicaciones sobre la mision de Maria, es decir, su papel como Madre del Cuerpo
Mistico, el Padre Chaminade emplea constantemente este principio de paralelismo con Cristo
para sondear las profundidades de este hermoso misterio. «Maria», dice, «realmente alimento
y educé al Hijo de Dios. Lo acompaié en sus viajes, en sus desgracias € incluso en su muerte.
Maria también alimentd, fortalecid, protegio y acompafio a todos los santos en sus dificultades
y en su trabajo»3'S. Para el Padre Chaminade, estudiar el papel de Maria en relacién con
Cristo era estudiar su papel con respecto a los cristianos. Eran, en su mente, relaciones
equivalentes. Asi como Cristo «quiso que Maria fuera su institutriz y que no hiciera nada sino
por medio de ella», asi también Jesucristo quiso que, después de su muerte, la Santisima
Virgen fuera la institutriz de su Cuerpo Mistico, de su Iglesia, de sus miembros, de todos los
fieles, y la administradora de sus tesoros®'®.

Asi fue como el Padre Chaminade llegé a su concepcion del papel apostolico de Maria, que
fue la fuerza motivadora de toda su vida, la inspiracion de todas sus obras y fundaciones, y

310 Chaminade, «De la Compasién de la Sma. Virgen», Notas de instruccién: cahier gris, no.1.

31" Chaminade, «De la Asuncion de la Sma Virgen», Notas de instruccion, cahier gris, no 1 [EP 11,201].
312 Chaminade, Nota «La imitacién de Cristo» en: «Cuaderno de Mussidan» JJJJ, pag. 81.[EP 1,6].
313 Retiro de 1827: notas de Marres, p. 29. o.c.

314 Ibid.

315 Retiro de notas de 1827 de Chevaux, p. 21. Este principio del Padre Chaminade, de que Maria es
para el Cuerpo Mistico todo lo que fue para Cristo, lo afirma también el Papa Pio Xll en su enciclica
sobre el Cuerpo Mistico. (Cf. "Litterae Encyclae: de Mystico Jesu Christi Corpore", Acta Apostolicae
Sedis, XXXV (20 Julii 1943), 248.) "... ac mysticum Christi Corpus, e scisso Corde Servatoris nostri
natum, eadem materna cura impen-saque caritate prosecuta est, qua in cunabulis puerulum Jesum
lactentem refovit atque enutrivit."

316 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos (Roma: Archivos SM, Caja 10), p. 227.



96

la nota caracteristica de su doctrina espiritual. Para él, la obra de Maria, «su ambicion, si se
nos permite usar esta expresion en relacion con la mas santa de las criaturas, es que todos
los hijos que su caridad ha engendrado después de El, se unan a El de tal manera que con
El sean un solo Hijo, el mismo Jesucristo»®'”.

B. Fundamento de esta postura

El fundamento de la concepcion del Padre Chaminade sobre la mision apostdlica de Maria
ya se ha expuesto en el tercer capitulo®'®, donde se explica que en el momento en que Maria
se convirtio en la Madre de Dios, Cristo, por amor a su Madre y a cambio de la «vida de
influencia sobre sus miembros» que recibid en su seno, le comunica una participacion en esta
«vida de influencia» para que pueda cumplir su funciéon de Madre de los cristianos.

«En cualquier estado en que nos encontremos, en pecado o en gracia, la proteccion de Maria
obra los efectos mas admirables». Y el Padre Chaminade pregunta: «¢Por qué un poder tan
sublime en Maria?». "Porque", responde, "ella es Madre de Dios. El angel le dijo: 'El Sefior
esta contigo™. Y Dios, en cuya madre se convierte Maria, habita en ella como Sefor (El Sefior
estd contigo). Y desde entonces Maria participa de su omnipotencia®'®. Citando a San
Buenaventura, continua: "Porque el Sefor omnipotente esta con vosotros, por eso también
sois omnipotentes; sois omnipotentes por El, omnipotentes con EFF%.

"Tenemos razones", dice, "para suponer esta ardiente caridad en Maria", este papel de
madre, institutriz y protectora del Cuerpo Mistico. Tenemos razones para afirmar que la
salvacion de las almas, que significa la aplicaciéon de las gracias obtenidas por Cristo en la
Cruz, es obra suya. "Aqui la razén concuerda con la fe, pues esta suposicién fluye
necesariamente de su divina Maternidad"?'.

Se ve, por tanto, que el Padre Chaminade identifica la obra de Maria con la obra de la Iglesia.
"Puesto que se ha convertido en la Madre del Salvador, no tiene otro deseo que trabajar por
la salvacion de los hombres.3?2 De hecho, el Padre Chaminade llega a decir que "consintio en
ser Madre de Dios solo por nuestra salvacion™?®. Esta explicacién da un nuevo impacto al
titulo de "Reina de los Apdstoles”. Convierte a Maria en la misionera por excelencia.

Los verdaderos misioneros nunca deben contar con si mismos, con sus talentos ni con
su laboriosidad, sino que deben depositar toda su confianza. en la ayuda de la gracia
y su mision, y también en la proteccion de la Santisima Virgen, quien trabaja en esta
obra por la que fue elevada a la Divina Maternidad3?*.

317 Cartas del P.Chaminade, Ill, pags. 390-391.

318 Cfr. capitulo IIl, pags. 116-120.

319 Chaminade, "Sobre la Visitacion de la Sma Virgen", Notas de instruccién, cahier cartonné, n.° 1
(Roma: Archivos SM, Caja 9), p. 37.

320 E| P.Chaminade da la referencia: “Bonav. In spec. Virg”. Pero un analisis exhaustivo de la Opera
Omnia de San Buenaventura no revel6 la obra ni el lugar de donde proviene esta cita.

321 Chaminade, "Sobre la Visitacién de la Sma. Virgen", Notas de instruccién: cahier cartonné, nim. 1,
pag. 39. [EP 1V,98].

322 Ibidem.

323 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p. 220. o.c.

324 Cartas del P.Chaminade, I, p. 379.



97

Un segundo fundamento para la postura del Padre Chaminade sobre la relacién de Maria con
el Cuerpo Mistico en su conjunto reside en su interpretacion del protoevangelio. Esta
interpretacion ya se ha esbozado en el capitulo tres®?°, donde se sefiala que, para el Padre
Chaminade, la mujer a la que se refiere Génesis 3,15 es la Santisima Virgen y que su
descendencia no solo fue el Cristo histérico, sino también el Cristo mistico. El Padre
Chaminade resume esta idea en una carta al Padre Perrodin.

Si los demonios persiguen incesantemente a la Iglesia de Jesucristo, jcomo se les
perdonara a quienes se unen para defenderla, especialmente a quienes se declaran
hijos de Maria y se unen precisamente para luchar contra el imperio de Satanas? ¢;No
somos fuertes con la fuerza que nos da la primera profecia pronunciada contra la
serpiente: «Pondré enemistades entre ti y la mujer, y entre tu descendencia y la suya:
ella te aplastara la cabeza, y tu acecharas su calcafar»?32°.

Y en su famosa carta sobre el voto de estabilidad, afirma que la Santisima Virgen es «la mujer
incomparable, la mujer de la promesa que aplastara la cabeza de la serpiente infernal», y que
«Jesus mismo, quien en sus discursos publicos siempre se dirigia a ella con este gran
nombre, nos ensefaria asi que ella es la esperanza, la alegria y la vida de la Iglesia y el terror
del infierno»3?7,

Aunque no fue el primero en proponerla, la interpretacion de la «descendencia» como los
hijos espirituales de Maria se debi6 a la propia meditacion del Padre Chaminade sobre el
texto. Antes de él, San Luis Maria Grignion de Montfort ya habia afirmado:

Dios puso no una, sino muchas enemistades, no solo entre Maria y el diablo, sino también
entre los seguidores de la Santisima Virgen y los seguidores del diablo; es decir, Dios puso
enemistades, antipatias y odios secretos entre los verdaderos hijos y siervos de la Santisima
Virgen y los hijos y esclavos del diablo®?,

325 Cf., capitulo I, pags. 125-126.

326 Cartas del P.Chaminade, V. pag. 331.

327 Chaminade, Carta a los predicadores de retiros (n° 1163).

328 San Luis Maria Grignion de Montfort, Tratado de la Verdadera Devocién a la Santa Virgen (Saint-
Laurent-sur-Sévre: Bureau du Régne de Jésus par Marie, 1922), pags. 33-34. El Padre Chaminade y
Grignion de Montfort parecen ser los primeros en hacer esta interpretacion particular del término
"simiente". El Padre Tiberto Galo, SJ., en su cuidadoso estudio de las diversas interpretaciones de este
pasaje, menciona otra muy similar a la de estos dos Siervos de Maria. Como lo expresa el Padre Galo:
«Segun Ruperto: “Esa mujer entre la cual Dios dijo que pondria, y de hecho puso, enemistades con la
serpiente es principalmente la Santisima Virgen y su simiente es Jesucristo. En segundo lugar,
entendid a todos los elegidos, de cuyas personas de ambos sexos, Jesucristo, junto con la mujer de la
que fue hecho, es principe y cabeza’». (Tiberto Galo, Interpretatio Mariologica Protosvangelii, Romae:
Libreria Orbis Catholicus, 1949, p. 197) Las dos interpretaciones no son del todo iguales en todos los
detalles. San Ruperto dice que es la mujer quien, en un sentido secundario, representa a la Iglesia,
mientras que el Padre Chaminade dice que es la semilla en un sentido secundario. Sin embargo,
coinciden en interpretar a la mujer (en sentido primario) como la Santisima Virgen, y ambos coinciden
en que la victoria predicha se refiere tanto a la redencion subjetiva como a la objetiva. La redencion
objetiva fue realizada por Cristo en la cruz, mientras que la redencién subjetiva se lleva a cabo en la
Iglesia, el Cuerpo Mistico de Cristo.



98

Pero aunque fue escrito antes de que el Padre Chaminade desarrollara su doctrina, este
pasaje no se publicé hasta muchos afos después. Ademas, carece de la precision que el
Padre Chaminade dio a su interpretacion de que, si bien la victoria de Maria sobre la serpiente
se logré y completo con la muerte de Cristo en la cruz, esta victoria debe realizarse en cada
uno de los miembros de su Cuerpo Mistico, que es la "simiente" de Maria en un sentido
secundario.

C. La originalidad de la postura del Padre Chaminade

Se podria objetar que este papel apostélico de Maria no es nada mas ni menos que su papel
de mediadora de todas las gracias. jPor supuesto! El Padre Chaminade no esta esbozando
una nueva doctrina. Eso lo convertiria en hereje. Ningun apéstol, ningun doctor de la Iglesia,
ningun tedlogo dentro de la Iglesia ha producido o pretendido producir una nueva doctrina.
Lo nuevo en sus escritos es su punto de vista, el aspecto desde el cual consideran las
verdades inmutables e imperecederas de la religion catdlica. En este caso, el Padre
Chaminade presenta el papel de Maria como mediadora bajo una nueva luz, bajo un nuevo
aspecto, desde una perspectiva distinta. Esta nueva perspectiva nos permite profundizar en
su significado, sus ramificaciones y sus consecuencias.

El Padre Chaminade no descuida la exposicion mas tradicional de esta prerrogativa de Maria.
Ya en el primer capitulo vimos que afirmé:

Maria ha sido constituida por su propio Hijo desde lo alto de la Cruz, nuestra Madre y
protectora. En sus manos El ha depositado los tesoros de su gracia, de modo que la
creemos la mediadora natural y constituida entre su Hijo y los hombres, como el Hijo es
el mediador necesario entre Dios y los hombres. Nadie puede llegar al Hijo sino por
Maria, como nadie puede llegar al Padre sino por el Hijo%%°.

«Toda la gracia», dice en otro lugar, «que Jesus obtuvo y destind para nosotros queda a
disposicion de Maria... El mas rico y mejor de los padres nos prepara un camino de salvacion,
y es la mas tierna de las madres quien la solicita»*°. Ella es «mediadora por participacién»
porque «Jesucristo no quiso obrar nuestra salvacidén sin la cooperacion de Maria»33'.
«Tenemos vida solo por Jesucristo y en Jesucristo, y es por Maria que esta vida se
comunica»3®2,

Al explicar esta prerrogativa, ademas, el Padre Chaminade solia recurrir a una explicacion
que tomo prestada de Bossuet.

Maria coopero con su caridad en dar al mundo un Libertador. Ese es el principio. Y aqui
esta la consecuencia: habiendo Dios querido una vez darnos a Jesucristo por la
Santisima Virgen, su decreto nunca cambia, «porque los dones y la llamada de Dios
son irrevocables» (Rom, 11, 29). Es y sera siempre cierto que, una vez recibido por Ella
el principio universal de la gracia, todos recibiremos por su mediacion sus diversas
aplicaciones en los diferentes estados de la vida cristiana. Habiendo contribuido tanto

329 Cf. capitulo |, nota 180.

330 Chaminade, "De la Compasién de la Sma. Virgen", Notas de instruccién: cahier gris, no. 1, o.c.
331 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.221. o.c.

332 Retiro de 1827: notas de Marres, p.6., o.c.



99

su caridad a nuestra salvacion en el misterio de la Encarnacion, que es principio
universal de la gracia, contribuira a ella eternamente en todas las demas operaciones
que de ella dependen333,

Citando aun a Bossuet, el Padre Chaminade continta:

Todas las gracias que los hombres reciben no son mas que la aplicacion, las
operaciones de la gracia de la Encarnacién. Los tedlogos distinguen tres tipos: las
gracias de la vocacion, la justificacion y la perseverancia®.

Esta division se explica de la siguiente manera:

Esta gracia (de la Encarnacion) tiene tres operaciones: nos llama (la vocacion inicia el
viaje), nos justifica (la justificacién constituye su progreso) y nos da la perseverancia.
La caridad de Maria esta asociada a estas tres obras®®°.

La base de esta division, asi como de la asociacion de Maria con cada uno de los tres tipos
de operaciones, es biblica.

El Evangelio nos ensefa que las tres clases de gracias que Dios concede a los hombres
fueron otorgadas a peticion de Maria: la gracia de la vocacion en las bodas de Cana, la
gracia de la justificacion en la santificacion de San Juan, y la perseverancia en la gracia
por el legado de Jesucristo en la cruz que entregé al discipulo amado a Maria como
hijo336.

Pero aunque estas explicaciones del papel de Maria como mediadora también explican su
relacion con el Cuerpo Mistico en su conjunto, lo hacen de forma general, sin distinguir entre
su papel con respecto a todo el Cuerpo Mistico y su papel con respecto a cada uno de sus
miembros, distincion que en si misma arroja nueva luz sobre esta prerrogativa de Maria.
Ademas, estas explicaciones tienen la frialdad de una abstraccién, mientras que el
paralelismo del Padre Chaminade entre la vida de Cristo y la vida del Cuerpo Mistico en sus
relaciones con la Santisima Virgen resulta conmovedor y atractivo, y abre a la prospeccion
teoldgica un nuevo y relativamente inexplorado campo de tesoros marioldgicos.

D. Recurso a la Historia

Para evidenciar el papel apostélico de Maria, el Padre Chaminade recurre a la historia. La
mision de Maria, dice, se indica desde el comienzo mismo de la vida de Cristo, pues tanto su
«primer milagro en el orden de la gracia como el primero en el orden de la naturaleza ocurrio
por palabra o peticion de Maria» (3362). El primer milagro en el orden de la gracia fue la
santificacion de San Juan Bautista en el vientre de su madre. «;Cuando y como se opero

333 Chaminade, «De la devocién a la Sma. Virgen: Sus fundamentos», Notas de instruccién: cahier
gris, num. 1.p. 29., o.c. [EP Il, 163]. Cf. Jacques-Bénigne Bossuet, op. cit., pag. 21.

334 |bid. Cf. Bossuet, op. cit., pag. 21.

335 Ibid., pag. 30.

336 Chaminade, "De la devocién & la Sma Virgen", Notas de instruccioén: grandes feuilles détachées,
carpeta num. 4, pag.11. Bossuet aplica estos ejemplos biblicos de manera un poco diferente. Da la
santificacion de San Juan como ejemplo de la gracia de la vocacion y el milagro de Cana como figura
de la gracia de la justificacién. Cf. Bossuet, op. cit., pags. 22-25.

3362 Chaminade. “Sobre la Visitacién de la Sma Virgen. Notas de Instruccion., o.c.



100

este milagro de la gracia?», pregunta el Padre Chaminade. Y él responde inmediatamente:
«Cuando Maria saluda a su prima. 'En cuanto llegd a mis oidos la voz de tu saludo, la criatura
en mi vientre salté de alegria'. (Lucas 1, 44). Es Jesucristo quien obra este milagro, pero por
palabra de Maria»®*’. El primer milagro en el orden natural fue, por supuesto, el de las bodas
de Cana, y se realizé a peticion de Maria.

Maria continué ejerciendo este papel a lo largo de los siglos: Cada periodo de la historia
de la Iglesia tiene su registro de los combates y las gloriosas victorias de la augusta
Madre de Dios. Desde que el Sefor sembro la discordia entre ella y la serpiente, ella
ha vencido constantemente al mundo y a los poderes del infierno. Todas las herejias,
nos dice la Iglesia, han sido sometidas por la Santisima Virgen Maria, y poco a poco las
ha reducido al silencio del olvido®3®,

Pero es especialmente en nuestros dias que Maria esta llamada a ejercer su funcion
apostolica, pues hoy nos acecha la mayor de todas las herejias, la de la indiferencia religiosa
o el secularismo. El Padre Chaminade la describe asi:

En nuestros dias, la gran herejia imperante es la indiferencia religiosa, que embota las
almas humanas y las reduce a un estado de egoismo torpe y de degeneracién moral.
Las profundidades del abismo infernal expulsan densas nubes de humo negro y
pestilente que amenazan con envolver al mundo entero en una noche oscura,
desprovista de bien y llena de maldad, una oscuridad impenetrable, por asi decirlo, a
los rayos vivificantes del Sol de Justicia. La antorcha divina de la fe arde y se apaga en
el corazén del cristianismo; la virtud se vuelve cada vez mas escasa y desaparece,
mientras que el vicio prolifera y se extiende con furia aterradora. Parece que se acerca
el momento en que presenciaremos lo que se ha predicho: una desercion general y una
apostasia casi universal.

Y, sin embargo, este triste pero cierto panorama de nuestros tiempos no nos desanima
en absoluto. El poder de Maria no ha disminuido. Creemos firmemente que ella vencera
esta herejia como todas las demas, pues es hoy, como siempre lo fue, la mujer
incomparable, la mujer de la promesa que aplastara la cabeza de la serpiente infernal.
Jesus mismo, quien en sus discursos publicos siempre se dirigio a ella con este gran
nombre, nos ensefaria asi que ella es la esperanza, la alegria y la vida de la Iglesia y
el terror del infierno. A ella, por lo tanto, le esta reservada una gran victoria en nuestros
dias, pues a ella pertenece la gloria de salvar la fe de la destruccion que la amenaza®*°.

Fue para ayudar a Maria en esta nueva batalla contra el infierno que el Padre Chaminade
concibié y fundd sus dos congregaciones religiosas. «Hemos venido», dice de ellos, «a
ofrecer nuestros débiles servicios, a luchar por ella y con ella las batallas del Sefior; y, en
consecuencia, hemos tomado su nombre, tierno y a la vez tan fuerte, sus armas
inexpugnables y su estandarte invencible»34°,

En una conferencia durante el retiro de 1823, describié a sus discipulos su papel con respecto
a Maria.

Maria nos ha dado su nombre para demostrarnos un amor especial y nos acepta como
sus siervos, sus soldados, sus discipulos, sus hijos... Nos ha dado su nombre para

337 bid.

338 Cartas de M. Chaminade, V, p.73. [Carta a los predicadores de retiros, n.1163].
339 Ibid.

340 Ibid., pag. 125.



101

asociarnos a sus planes, que son glorificar a Dios y salvar e instruir al mundo... Nos ha
dado este nombre para comprometernos en la misma obra®*'.

Esta dedicacion de sus religiosos a ayudar a Maria en su mision llego incluso a ser objeto de
un voto especial: el de estabilidad.

Nos hemos alistado bajo su estandarte como sus soldados y ministros, y nos hemos
comprometido mediante un voto especial de estabilidad a asistirla con todas nuestras
fuerzas hasta el final de nuestra vida, en su noble lucha contra los poderes del
infierno®42.

Y con razon concluye:

Nuestra obra es grandiosa; es magnifica. Si es universal, es porque somos los
misioneros de Maria, quien nos dice: "jHaced lo que El os diga!" (Juan I, 25). Si, todos
somos misioneros. A cada uno de nosotros, la Santisima Virgen nos ha dado el mandato
de trabajar por la salvacion de nuestros hermanos en el mundo®*.

Il. Maria y los miembros del Cuerpo Mistico
A. Primer Principio

Si la concepcion del Padre Chaminade sobre el papel de Maria en relacion con el Cuerpo
Mistico en general es original y fecunda, su concepcion de su papel en relacion con cada uno
de sus miembros no lo es menos. Comienza con el mismo principio fundamental que
constituye la base sobre la que se construye todo su edificio espiritual: que Cristo «es el
espejo de todo lo que ha de suceder en la Iglesia en general y en cada fiel en particular»®*.
Este principio no se repetirda con demasiada frecuencia. Esta establecido en las primeras
notas del Padre Chaminade que se han conservado, y su aplicacion es evidente en todos sus
escritos. Perderlo de vista, aunque sea por un instante, es arriesgarse a perder la esencia de
su mensaje. Hay que recordar siempre que para el Padre Chaminade un "verdadero cristiano
no puede ni debe vivir otra vida que la de nuestro Salvador Jesus, Cristo", que "esta vida
divina debe ser el principio de todos sus pensamientos, de todas sus palabras, de todas sus
acciones"*.

Por este reflejo de Cristo no se entiende la imitacion de Cristo en el sentido ordinario, que
consiste en estudiar a Cristo como modelo y modelar nuestras acciones segun las suyas, sino
en el sentido beruliano de sumergirse en las profundidades de Cristo para absorber, para
reproducir inmediatamente sus misterios. «Porque a quienes preconocio», dice el padre
Chaminade citando a san Pablo, «también los predestind a ser la imagen de su Hijo»**. Y
explica su significado con las palabras del padre Olier:

341 Retiro de 1893: notas de Marres, pag. 38.

342 | etras de M. Chaminade, V. pags. 73-74.

343 |bid. p.79

344 Cfr. nota a pie de pagina 312.

345 Chaminade, «La Compafiia de Maria considerada como orden religiosa», Cuaderno D. p.1., o.c.
346 Rom. 8, 29.



102

Esta conformidad consiste en asemejarnos a El, primero en sus misterios externos, que
son como los sacramentos de los misterios internos que El debe obrar en las almas, de
modo que, como nuestro Salvador fue crucificado exteriormente, lo seamos
interiormente; como él murié exteriormente, lo hagamos interiormente; como él fue
sepultado exteriormente, lo seamos interiormente. Y esta vida interior, expresada por
los misterios externos, asi como las gracias adquiridas por estos mismos misterios,
debe estar en todos los hombres, pues han sido merecidas por todos...

La segunda conformidad que debemos tener con Jesucristo es la que debemos tener
con el interior de sus misterios, para que nuestras almas se conformen en sus
sentimientos y disposiciones interiores, es decir, no solo al exterior de los misterios, sino
también a los sentimientos y disposiciones interiores que Nuestro Salvador tuvo en
estos mismos misterios®*’.

La reproduccion en nosotros de estos misterios, tanto externos como internos, es, de hecho,
la meta de toda espiritualidad cristiana. Pero mientras que el ascetismo ordinario nos
propone, ante todo, la practica inmediata de actos particulares de humildad, abnegacion y
caridad, la elaboracion de un plan preciso y estrictamente definido de progreso espiritual y un
examen minucioso de nuestra fidelidad al adherirnos a él, el Padre Chaminade, en cambio,
junto con los miembros de la Escuela Francesa, se calzaba botas de siete leguas y llegaba
inmediatamente a la meta. De ahi que la imitacion de Cristo, 0 mas bien el «vestirse» de
Cristo, fuera para él una inmersion inmediata en los misterios de Cristo, de los cuales
emanaban como consecuencia los actos particulares de virtud34,

B. Segundo Principio

Entre estos misterios de Cristo que debemos reproducir en nosotros mismos se encuentra el
de su piedad filial hacia su Madre. Es el misterio de la filiacién de Cristo, que implica la
concepcion, el nacimiento y la formacién hasta la plena madurez por Maria. Este misterio
debe reflejarse en sus miembros.

A Maria le fue confiado el cuidado del nifio Jesus y, ademas, estuvo asociada a todos
los estados de la vida, muerte y resurreccién de Jesucristo. Los elegidos alcanzaran la
«perfecta madurez, la medida de la plenitud de Cristo», como la llama San Pablo (Ef.
IV, 13), solo en la medida en que Maria sea para ellos lo que fue para Jesucristo®¥.

Pero para el Padre Chaminade, este no era un misterio mas de Cristo; era el misterio mismo.
En él se encontraba la suma de todos los misterios de Cristo, y reproducirlo perfectamente
era reproducir todos los misterios de Cristo. Cabe recordar que el Padre Chaminade insiste
una y otra vez en que «Maria estuvo asociada a todos los misterios de Cristo». Este privilegio
le fue concedido como consecuencia de la Maternidad divina.

Como Madre de Dios, esta por encima de todas las demas criaturas, no solo por la
eminencia de esta augusta cualidad, sino también por este nuevo ser de gracia que le
permitid penetrar en las operaciones internas de su Hijo, imitarlas y experimentar en

347 Chaminade, «Principios de direccién», Cuaderno D, pp. 5-6. [EP VII,23]. Estas citas estan tomadas
de la Introduccién a la Vie et aux Vertus chrétiennes del Padre Olier. Cf. Migne, editor, CEuvres
compléetes de M. Olier (Paris: J.P.Migne, 1865), columnas 54-55 y 57.

348 Cf. Bremond, op. cit., lll, pags. 64-74.

349 Retiro de 1827: notas de Marres, p.4. o.c.



103

ellas todo lo que Jesucristo experimentd en si mismo, convirtiéndose asi, por ellas, en
la copia fiel de El. Asi, esta asociada a todos sus misterios3®°.

Gracias a este privilegio, Maria es perfectamente idénea para formarnos a semejanza de
Cristo, para guiarnos a través de la vida de Cristo de misterio en misterio hasta que los
hayamos reproducido todos en nosotros y hayamos llegado a la perfecta conformidad con El.
De este modo, la piedad filial de Cristo hacia Maria se convierte en la suma de todos sus
misterios. Se convierte en el «estado de Cristo» clave que debemos reproducir al convertirnos
en «otro Cristo».

Este punto de la doctrina del padre Chaminade es original. Para los fundadores de la Escuela
francesa y para la mayor parte de sus miembros, el estado clave, el misterio que es la suma
de todos los demas, es el de la Encarnacion, porque el estado de la Encarnacién fue
permanente y eterno, mientras que la mayoria de los demas fueron temporales y pasajeros.

La Encarnacion es un estado permanente y permanente en la eternidad.
Incesantemente, Dios dona a su Hijo a los hombres; incesantemente este Hijo, don de
Dios, se entrega a nuestra humanidad; incesantemente el Padre eterno engendra a su
Hijo en una nueva naturaleza®®'.

El hecho de que el Hijo de Dios se hiciera hombre para la salvacién de las almas era para
estos fundadores de la Escuela Francesa la suma de toda la espiritualidad. Para el Padre
Chaminade, sin embargo, residia en el hecho de que se hizo Hijo de Maria para la salvacion
de los hombres. Este estado de Hijo de Maria no es menos permanente, menos central,
menos fundamental que el de la Encarnacién, porque, en realidad, es el estado de la
Encarnacion, aunque desde un aspecto diferente. En todos los estados de Cristo, dicen los
fundadores de la Escuela Francesa, se puede decir de Cristo: «Este es el Hijo del Hombre».
Pero para el Padre Chaminade, es el Hijo de Maria quien nace, sufre, muere, etc.

Ademas, el Cardenal de Bérulle tuvo la idea de instituir en su congregacion una fiesta de
Jesucristo que fuera general y universal, que lo considerara no en algun misterio particular de
su vida, sino en todo lo que El es en su Persona divina, en sus dos naturalezas
inseparablemente unidas en la Encarnacion, y que se llamaria simplemente «La Fiesta de
Jesucristo».3%? Esta consideracion de Cristo en todos sus misterios a la vez, este Christus
totus, como lo expresa Bremond, se expresaba perfectamente para el Padre Chaminade en
el titulo: Hijo de Maria. En su mente, honrar al Hijo de Maria era «honrar todas sus edades,
todos los estados y periodos de su vida, su divina infancia, su adolescencia, su juventud y su
madurez, cada latido de su corazén, cada movimiento de su cuerpo, cada afecto de su
alma»3%, Es este estado central e inclusivo de Cristo el que los miembros del Cuerpo Mistico
deben reproducir en si mismos, y este estado marca también la relacion de Maria con cada
uno de ellos. Su tarea es formar a cada uno de ellos en «otro Cristo». "Maria", dice el padre
Chaminade, "nos lleva siempre en su casto seno como a nifios hasta que, habiendo delineado
en nosotros las primeras huellas de su Hijo, nos da a luz como lo hizo con El. Maria nos repite
incesantemente la hermosa frase de San Pablo: «Queridos hijos mios, por quienes sufro de

350 Cfr. nota 168.

351 Cf. Migne, editor, CEuvres complétes de De Bérulle, columna 921.

352 Bremond, op. cit., lll, pag. 77.363

353 Sermén del Pére Lejeune sobre el cardenal De Bérulle citado en Brémond, op.cit., lll, pag. 77.



104

nuevo dolores de parto, hasta que Cristo sea formado en vosotros» (Gal. 4,19)***. Maria es
para el miembro del Cuerpo Mistico todo lo que es para Cristo.

La Santisima Virgen actua con respecto a ellos como actué con Nuestro Salvador. Los
concibe, los da a luz y los forma en la perfecta humanidad®>®.

C. Otros Hijos de Maria

A veces se dice que, con la devocion filial, el Padre Chaminade queria decir que los miembros
del Cuerpo Mistico debian tener con Maria la misma relacién que un hijo con su madre. Esto
no es cierto. La relacién no es la de un hijo con su madre, sino la del Hijo con su Madre. Hay
mucho mas en esta relacion particular que en la general de madre e hijo, que sustituir una
por otra seria desconocer toda la fuerza y la belleza de la doctrina espiritual del Padre
Chaminade.

El Padre Chaminade es explicito en este punto. Al comienzo de uno de sus ensayos sobre la
direccién espiritual, establece como principio fundamental e importantisimo de su doctrina:

Todos hemos sido concebidos en Maria, debemos nacer de Maria, y ser formados por
Maria a semejanza de Jesucristo para vivir solo la vida de Jesucristo, para que con
Jesucristo seamos otros Cristos, Hijos de Maria®®.

Nuevamente afirma que estos miembros del Cuerpo Mistico deben

modelarse segun Jesucristo en el seno materno de la bondad de Maria, como alli fue
formado Jesus segun nuestra naturaleza, en otras palabras, a esforzarnos por alcanzar
la perfeccién mas sublime, es decir, vivir la vida de Jesucristo bajo los auspicios de
Maria3’.

El exhorta a sus discipulos:

Que todo religioso que se considere hijo de Maria no deje de reflexionar sobre la vida
de Jesucristo; que la compare con la suya, y entonces sabra si es hijo de Maria®.

Les dice:

En el vientre virginal de Maria, Jesus se dign6 asumir una forma semejante a la nuestra,
y alli también debemos moldearnos a su semejanza, conformar nuestra moral a la suya,
nuestras inclinaciones a las suyas y nuestra vida a la suya®>®.

Siempre es lo mismo: lo que Maria fue para Cristo y Cristo para Maria, eso debe ser Maria
para el miembro del Cuerpo Mistico y el miembro para Maria. «Nuestro Salvador», dice de

354 Chaminade, «La Compafiia de Maria considerada como orden religiosa», cuaderno D.,o0.c..

355 Retiro de 1827: notas de Chevaux, p. 29., o.c.

356 Chaminade, «Manual de Direccién etc, etc», cuaderno D. [EP VII,22].

357 Chaminade, «Compafiia de Maria: Principio de su Constitucién y de sus reglamentos», Cuaderno
D, [EP VII,20].

358 Chaminade, «La Compafiia de Maria considerada como orden religiosa», cuaderno D, p.1. o.c.

39 Ibidem.



105

estos miembros, «los presenta a Maria como otros Juanes diciendo: ... sé madre para ellos
como tu eres madre para mi.»%°,

Esta distincion entre una relacion general madre-hijo y la relacion particular Maria-Cristo es
importante. Cristo se hizo Hijo de Maria para la salvacion de las almas y eligié asociar a Maria
intimamente en esa labor apostdlica. EI miembro del Cuerpo Mistico, al reproducir esta
relaciéon, no puede evitar verse envuelto en la misma noble labor. Este apostolado se
convierte en su apostolado, pues si ha de ser para Maria todo lo que Cristo fue, debe
necesariamente dedicarse a la obra de la salvacion de las almas como Cristo lo hizo y
cooperar con Maria como Cristo lo hizo en su realizacion. No existe tal papel latente en la
relacion general madre-hijo. Es peculiar de la relacion entre Cristo y Maria.

Esta distincion tiene otra consecuencia importante. La devocion a Maria, tal como la concibid
el Padre Chaminade, ya no es un rasgo de la imitacién de Cristo; es la imitacién de Cristo.
«Al dedicar a sus miembros a la imitacion de Cristo», dice el Padre Chaminade en las
Constituciones de 1829, «la Sociedad pretende que cada uno de sus miembros viva y trabaje
con la ayuda espiritual de Maria, es decir, que sean educados por ella como Jesus fue
educado por el cuidado de esta buena Madre después de haber sido formado en su seno»3¢'.
El objetivo de cada miembro del Cuerpo Mistico es convertirse en «otro Cristo». Esto se logra,
dice el Padre Chaminade, no convirtiéndose en hijos de Maria, sino convirtiéndose en «otros
Hijos de Maria». jQué diferencia hace esa mayuscula!

lll. Comparacion del Padre Chaminade con Grignion de Montfort
A. Razon de esta comparacion

Una visién mas clara de la concepcién original del Padre Chaminade sobre la relacién entre
Maria y el Cuerpo Mistico, y entre Maria y los miembros del Cuerpo Mistico, se obtiene si la
comparamos con la de otro famoso siervo de Maria, San Luis Maria Grignion de Montfort.
Ambos pertenecian a la escuela francesa de espiritualidad; ambos partieron de una
perspectiva teocéntrica en el desarrollo de sus ideas; ambos desarrollaron una espiritualidad
cristocéntrica; de hecho, ambos comparten la misma base para su doctrina mariana, con la
Unica diferencia de que mucho de lo explicito en el Padre Chaminade solo esta implicito en
Grignion de Montfort362,

Ademas, incluso su doctrina mariana presenta una gran similitud en muchos escritores que
solo encuentran diferencias superficiales de expresion entre ambos®3. Esta similitud es aln
mas sorprendente dado que cada uno desarrollé su doctrina espiritual independientemente
del otro, pues aunque Grignion de Monfort vivio mucho antes que el Padre Chaminade, sus
obras nunca fueron leidas por este Ultimo®*“. Ambos insistieron en la maternidad de Maria,

360 Cartas de M. Chaminade, V. p. 77.

361 Constituciones de la Compafiia de Maria (1829), (Roma: Archivos SM, Caja 61), pp. 2-3.

32 En La Vie Spirituelle & I'Ecole du B. L.-M. Grignion de Montfort por Antonin Lhoumeau, no existe
documentacion de los escritos de Grignion como la que presenta esta tesis del Padre Chaminade.

363 Cfr. Robert Holzmer, «Paralelos de los dos apéstoles de Maria», El Apéstol de Maria, XXVI (Maria
1935), pags. 100-108.

364 Cfr. L'Esprit de Notre Fondation, 1, p.170, nota.



106

mostrando cémo ella es en realidad nuestra Madre, pues de ella recibimos nuestra vida
espiritual. Ambos abogaron por una consagracion total a Maria como medio de perfeccion.
Ambos predicaron el importante papel que desempefia como cooperadora en la salvacion de
los hombres, especialmente en los tiempos modernos. Ambos vieron en ella a la mujer del
protoevangelio que aplastaria la cabeza de la serpiente.

B. El punto de diferencia

Sin embargo, a pesar de todas estas similitudes, que nunca deben perderse de vista, hay un
punto en el que difieren claramente: su concepto de la relacion del miembro individual del
Cuerpo Mistico con Maria.

Existe cierto desacuerdo entre los discipulos de San Luis Maria sobre su eleccion de figuras
para expresar nuestra relacion con Maria. Jules Didot, por ejemplo, al comentar el Traité de
la Dévotion a la Sainte Vierge, declara que Montfort no concedia gran importancia al término
«esclavitud de Maria». En su opinidn, la relaciéon que San Luis Maria tenia en mente era filial,
«tierna, amable y opuesta a la coaccion, la violencia y la verguenza de la esclavitud
propiamente dicha». Y deseaba «sustituir la idea y la expresién de esclavitud por la de
filiacion»3®. Antonin Lhoumeau, por otro lado, defiende el término diciendo que «querer
sustituir la idea de filiacion por la de esclavitud es malinterpretar por completo la naturaleza
de esta devocién y cambiar su objeto»3¢.

Este desacuerdo, sin embargo, tiene una importancia secundaria en nuestra comparacién
entre el Padre Chaminade y Grignion de Montfort. Lo que es importante sefalar es que
Grignion utiliza dos figuras para expresar su idea de nuestra relacion con Maria. Son la de un
hijo con su madre y la de un esclavo con su ama. Su concepto de nuestra relacion con Maria
era el de una dependencia amorosa y completa de ella para todo nuestro progreso en la vida
espiritual. La dependencia de Maria es el punto clave, y San Luis Maria eligio sus figuras en
consecuencia. Por eso nunca se refiere a los miembros del Cuerpo Mistico como otros Hijos
de Maria, ni siquiera como hijos de Maria, pues ambas relaciones eran demasiado complejas
para su proposito. Los hijos tienen la costumbre de crecer y volverse independientes, y San
Luis Maria nunca pudo concebir que un miembro del Cuerpo Mistico fuera independiente de
la ayuda de Maria en la vida espiritual. Tanto San Luis Maria como el Padre Chaminade
emplean el término "hijo de Maria". Pero si bien todo el contexto de la obra de Grignion, su
insistencia en la dependencia de Maria, deja claro que tiene en mente la figura de un nifo
real en su relacion con su Madre, el Padre Chaminade, en cambio, utiliza el término en un
sentido mas amplio, similar al que utilizamos nosotros con el término «hijos de Dios», e incluye
en él todas las etapas de la formacion, desde la infancia hasta la edad adulta.

De las dos figuras, Grignion preferia la de esclavo a ama. Esta figura era, en primer lugar,
mas adulta y, en segundo lugar, expresaba mejor uno de los puntos culminantes de su
devocion por una esclavitud de amor, a saber, que fuera voluntaria. «No hay nada», dice,

365 Jules Didot, editor, Traité de la Devotion a la Sainte Vierge, texto primitivo con comentario (Rennes:
Hyacinthe Cailliere, 1891), pags. 272-274.

366 Antonin Lhoumeau, La Vie Spirituelle & I'Ecole du Bx L.-M. Grignion de Montfort (Paris: H. Oudin,
éditeur, 1904), p.142.



107

«que nos haga mas dependientes de otro que la esclavitud, y no hay nada que nos haga mas
absolutamente dependientes de Jesucristo y de su santa Madre que una esclavitud
voluntaria»®’. Un nifio, en cambio, depende de su madre por instinto y, por lo tanto, no
expresa tan bien esta necesidad de una dependencia voluntaria de Maria.

Ademas de sencilla, nuestra relaciéon con Maria, tal como la describié San Luis Maria, era
estatica. Cuando decimos estatica, no debe suponerse que esta relacion de dependencia con
Maria fuera improductiva para el progreso en la vida espiritual. Al contrario, es el camino mas
rapido y seguro hacia la perfeccion. San Luis Maria la describe como un camino abierto por
Jesucristo, facil de recorrer, corto, perfecto y seguro, «que nos conduce a Jesucristo y a la
vida eterna».*® No, no somos nosotros los que somos estaticos, sino nuestra relacién con
Maria la que es inquebrantable. En la mente de Grignion, siempre y en todo momento
dependemos completa y amorosamente de Maria.

La concepcion del Padre Chaminade de esta relacién era, por el contrario, compleja y
dinamica. Era compleja porque la relacion de Cristo con Maria era compleja. Comenzo con
una dependencia total de Maria, pero, aunque esta dependencia de Cristo hacia Maria nunca
ces6%, no permanecio sola. A medida que Cristo crecia, surgieron nuevos lazos de amor,
comprension y, especialmente, de cooperacién. Es dinamica por la misma razéon. Maria
participd en cada misterio de Cristo, al ocurrir, y la unié a Cristo con un nuevo vinculo. Asi, en
el miembro del Cuerpo Mistico, al revestirse de cada uno de los misterios de Cristo, se une a
Maria con un nuevo vinculo. Asi, su relacién con Maria cambia constantemente, no solo por
un aumento constante de la intimidad, sino por un desarrollo en su propia naturaleza.

San Luis Maria, como mencionamos, tenia una doble figura para su concepto de nuestra
relacion con Maria como miembros del Cuerpo Mistico: la de hijo a madre y la de esclavo a
sefiora. El Padre Chaminade tenia un solo Cristo, el Hijo de Maria. Graficamente, su simbolo
se expresa mejor en la estatua que se veneraba en la capilla de Notre Dame de Roc en
Mussidan, donde el Padre Chaminade ejercié el santo ministerio durante sus primeros afos
sacerdotales®”°. Esta estatua representa a la Santisima Madre, sentada, acunando al nifio
Jesus en su brazo izquierdo, mientras Cristo muerto yace sobre sus rodillas y sobre su brazo
derecho. Es a la vez una Virgen y una Piedad. Es una representacion de Cristo, el Hijo de
Maria, pues aqui se describe toda la vida espiritual tal como la veia el Padre Chaminade: «la
vida de Cristo vivida bajo los auspicios de Maria»®"".

Ademas, el concepto que el Padre Chaminade tiene de esta relacion es intrinsecamente, e
incluso principalmente, apostdlico. Cristo se hizo Hijo de Maria para salvar las almas de los
hombres. EI miembro del Cuerpo Mistico, a su vez, nunca puede ser «otro Hijo de Maria» en

367 Jules Didot, op. cit., p. 62.

368 |bid., pp. 144-145.

369 Dice en una serie de notas sobre la Santisima Virgen: Notre dépendance de I'auguste Marie est
Universelle. Si nous pouvions étre indépendants d'elle en quelque point, la solilitude que lui donne sa
maternité sera contrariée en este point, ce qui répugnerait a I'idée que nous avons des ceuvres d'amour,
de reconnaissance que son Fils a opérées en ella. Cf. Chaminade, "De la Compasién de la Stma.
Virgen", Notas de instruccion, cahier gris, nium. 1, pag. 160.

370 Para una descripcién completa de este santuario y un relato de la relacién del Padre Chaminade
con él, cf. L. Entraygues, Notre Dame du Périgord (Péri-gueux: Imprimerie Cassard, 1928), pags. 265-
274.

371 Cfr. nota 357.



108

el sentido real del término a menos que tenga el mismo propdsito en mente. Las dos ideas
de la devocion a Maria y el apostolado se funden en un mismo concepto. Este no es el caso
en la vision de Grignion sobre nuestra relacién con Maria. Alli, la relacion se basa enteramente
en una base personal: la de nuestra dependencia de Maria para nuestro propio progreso en
la vida espiritual. La consagracién de Grignion es de total abandono a Maria con miras a la
salvacioén personal, mientras que la del Padre Chaminade, que sus religiosos hacen en forma
de voto especial, es una dedicacién completa a Maria con la intencién de dedicarse a ayudarla
COMO SuUs misioneros.

Hay una ultima diferencia entre los dos conceptos de nuestra relacién con Maria. Se trata de
la santa Infancia de Cristo, hacia la cual los primeros miembros de la Escuela Francesa
sentian una devociéon especial, ya que fue el primer «estado» asumido por el Verbo
Encarnado. Pero para comprender su devocion a Cristo bajo este titulo es necesario olvidar
todas las escenas carifosas y sonrientes que vemos en Navidad. Para Bérulle, este estado
de infancia «era lo mas vil y abyecto de la naturaleza humana después de la muerte»®2, y no
podia olvidar que bajo el encanto del nifio en el pesebre se escondia la completa humillacién
del Verbo de Dios. Exaltaba al divino Nifio, no para nuestra admiracién, sino para
escandalizarnos y para que este misterio de Cristo sirviera de modelo para nuestra propia
aniquilacion. Pero a medida que la devocién crecia, esta nocién original se perdid y se
convirtié de nuevo en la dulce y afectuosa contemplacion de San Francisco construyendo el
primer pesebre®”,

San Luis Maria concebia toda nuestra vida espiritual en funcién de este estado de infancia.
«Si repasamos rapidamente los efectos que la devocioén perfecta produce en el almay, dice
su discipulo Antonin Lhoumeau, «veremos que son los mismos que los de una infancia
espiritual»®*, y «este estado de infancia nos muestra claramente que nuestra total
dependencia de la Santisima Virgen debe ser una esclavitud de amor»®’5. Pero el estado de
infancia que Grignion de Montfort tiene en mente no es el austero de Bérulle, sino mas bien
la encantadora indefension de un nino amoroso en su dependencia de su madre.

La concepcién del Padre Chaminade de nuestra vida espiritual no era la de una infancia, sino
la de una vida plena, la vida de Cristo. Comenzé en la infancia, pero se desarroll6 hasta la
plenitud de la edad adulta. Se dice de Condren que esperaba con cierta impaciencia el paso
del ciclo litirgico del misterio "vergonzoso" de la infancia de Cristo a los de su madurez®®.
Hay algo de esta impaciencia con el estado de infancia en el Padre Chaminade. En casi cada
ocasioén en que habla de nuestro nacimiento a la vida espiritual, inmediatamente comienza a
hablar de nuestro "crecimiento" y de nuestra salida de esta infancia. Siempre anhelaba que
progresaramos en nuestra vida espiritual hacia la reproduccion de los misterios del Cristo
maduro®”’.

372 Cf. Migne, editor, Obras completas de Bérulle, columna 1007.
373 Cf. Bremond, op. cit., lll, pags. 512 y sigs.

374 Antonin Lhoumeau, op. cit., pags. 305-306.

375 Ibid., pag. 305.

376 Cf. Brémond, op. cit., IIl, p. 520.

377 Cf. infra, nota 445.



109

C. El lugar del Padre Chaminade
entre los Maestros de la Vida Espiritual

Bremond, en su Historia Literaria del Sentimiento Religioso en Francia, dice de Grignion de
Monfort que es "el maestro por excelencia de la devocién mariana" y "el ultimo de los grandes
berulianos"*"8. Ciertamente, no fue el Gltimo de los grandes berulianos. Lo dicho hasta ahora
sobre la doctrina espiritual del Padre Chaminade demuestra que tiene la mas pura base
beruliana y que, a partir de este nucleo teocéntrico, el Padre Chaminade desarrollé nuevas y
contundentes consecuencias, en particular en relacion con la Santisima Virgen y, como
veremos, con la virtud de la fe. Y si San Luis Maria merece el titulo de «Maestro por excelencia
de la devocion mariana», el Padre Chaminade no lo merece menos.

Existe un notable paralelismo entre la devocion beruliana a la Santa Infancia y la piedad filial
del Padre Chaminade. A medida que la nocion del estado de la infancia de Cristo fue
perdiendo gradualmente el significado austero y especial que le atribuia el fundador de la
Escuela Francesa y se convirtié finalmente en la devocion popular al amoroso y amable Nifio
del pesebre, la nocion original y viril de la devociéon del Padre Chaminade a Maria fue
decayendo y se perdio de vista durante muchos anos. Se convirtié en el simple abandono de
un nifio al cuidado amoroso de su madre, metamorfosis que explica por qué muchos no ven
una diferencia real entre las devociones de Grignion y las del Padre Chaminade. Sin embargo,
desde que su congregacion completd su periodo de "dolores de crecimiento”, sus discipulos
han redescubierto la originalidad de su doctrina y se han dedicado a su practica y
propagacion.

Hemos visto, por tanto, que asi como existen dos ciclos vitales en el cuerpo humano, el de
las células individuales y el del cuerpo entero, también en el Cuerpo Mistico existen dos ciclos
vitales espirituales: el de la Iglesia y el de los miembros que la componen. Maria desempena
un papel especial en ambos.

Dado que la vida de la Iglesia refleja la vida de Cristo, Maria tiene con ella la misma relacion
que con la vida de Cristo. La concibe, la da a luz y la forma hasta su plena madurez. Es su
guardiana y la guardiana de sus tesoros; su obra y la de la Iglesia son idénticas.

La vision del Padre Chaminade sobre el papel de Maria en la Iglesia se basa en su Divina
Maternidad y en una interpretacion mariolégica del protoevangelio. En el momento de la
Divina Maternidad, Maria recibié una participacion en la influencia de Cristo sobre sus
miembros y se comprometié como lider en la lucha contra Satanas por las almas de los
hombres. Este liderazgo fue profetizado en el Génesis, donde a la mujer, Maria, se le promete
la victoria sobre la serpiente. Esta victoria se logra por su descendencia, Cristo, y se realiza
en los miembros del Cuerpo Mistico, su descendencia en un sentido secundario.

La postura del Padre Chaminade supone una nueva perspectiva del papel de Maria como
mediadora de todas las gracias. Al explicar esta prerrogativa de Maria, toma prestado de

378 Brémond, op. cit., IX, p. 272.



110

Bossuet, pero afiade un nuevo giro al establecer un paralelo entre la vida de Cristo y la vida
del Cuerpo Mistico en su relacién con Maria.

La historia confirma este papel apostolico de Maria, y la Iglesia la reconoce vencedora de
toda herejia. La mas reciente y peligrosa de estas herejias es la del secularismo moderno.
Para ayudar a Maria en esta nueva batalla, el Padre Chaminade fundd dos 6rdenes religiosas
cuyo voto de estabilidad es fruto de su meditacion sobre el papel de Maria en relacion con el
Cuerpo Mistico.

Su concepto del papel de Maria en relacion con cada miembro del Cuerpo Mistico sigue el
mismo patron. Parte del principio de que la vida de estos miembros debe reflejar la vida de
Cristo. Este reflejo de la vida de Cristo lo entendia no en el sentido comunmente aceptado
del término, imitacion de Cristo, sino en el sentido beruliano de revestirse de los misterios de
Cristo. El misterio principal, la suma de todos los demas, era para Berulle la Encarnacion,
pero para el Padre Chaminade era la piedad filial de Cristo a Maria. Es permanente, central
y fundamental; abarca toda la vida de Cristo; lo considera en todos sus misterios a la vez.

Es importante distinguir entre la relacion general madre-hijo y la relacion particular Cristo-
Maria. La piedad filial del Padre Chaminade se refiere a esta ultima y no a la primera. La
relacion Maria-Cristo es completamente Unica; involucra activamente al miembro del Cuerpo
Mistico en el apostolado y equipara la devocién a Maria con la imitacion de Cristo.

A pesar de las grandes similitudes entre la doctrina mariana de Grignion de Montfort y la del
Padre Chaminade, existe una clara diferencia en su concepto de la relaciéon del miembro del
Cuerpo Mistico con Maria. Para Grignion de Montfort, consiste en una dependencia total de
Maria, simbolizada por las relaciones hijo-madre o esclava-amante. Es una relacion simple y
estatica. El concepto del Padre Chaminade de una relacién Cristo-Maria entre el miembro
del Cuerpo Mistico y la Santisima Virgen es complejo y dinamico, pues crece con la creacion
de nuevos vinculos, como los de Cristo. Su mejor simbolo es la estatua combinada de la
Piedad y la Virgen que el Padre Chaminade conocié en su juventud.

Estos dos conceptos difieren también en su vision de la Santa Infancia: Grignion concibe toda
nuestra vida espiritual como una infancia en el atractivo sentido de este estado de Cristo,
mientras que el Padre Chaminade concibe la vida espiritual como un crecimiento hacia la
madurez y anhela pasar de la infancia espiritual a la madurez espiritual. Sobre todo, difieren
en cuanto al apostolado: Grignion se abstrae de esta idea en su concepto de devocién a
Maria, mientras que el Padre Chaminade la considera una consecuencia intrinseca y
primordial de su visidon de nuestra relacion con Maria.



111

Capitulo 5

EL ESPIRITU DE CRISTO

ESQUEMA

I. Definicion del término: Espiritu de Cristo.
A. En la escuela francesa: Cinco significados segun San Jure.
B. En el Padre Chaminade: Cuatro significados equivalentes.
1. En si mismo.
a. El Espiritu Santo.
b. La reproduccién en nosotros del modo de vida de Cristo.
Il. El Espiritu de Cristo en la doctrina del Cuerpo Mistico.
A. El Cuerpo Mistico en general.
1. El alma del Cuerpo Mistico.
a. Da vida.
b. Une a los miembros.
2. Razén de esta "apropiacion” al Espiritu Santo.
a. Naturaleza de la apropiacién en general.
b. Aplicacion al Espiritu Santo.
B. Los miembros individuales del Cuerpo Mistico.
1. Oposicién entre la vida del Espiritu y la vida de la carne.
a. Necesidad de esta oposicion.
b. La doctrina de San Pablo.
c. Mas que una oposicién: una batalla.
2. Naturaleza de la vida del Espiritu y la vida de la carne.
a. Necesidad de definirlas juntas.
b. Aspecto positivo de la vida del Espiritu.
(1) La morada del Espiritu Santo.
(2) La reproduccion en nosotros de la vida de Cristo.
c. Posibles malentendidos sobre la vida de la carne.
(1) No es un concepto maniqueo, sino el estado de la naturaleza caida.
(2) No se limita al vicio de la impureza.
d. Distincion entre el Espiritu de Cristo crucificado y el Espiritu de Cristo glorificado.
3. Pasos en la adquisicion de la vida del Espiritu.
a. Salir del Yo.
(1) Necesidad.
(2) Medios.
(3) Circuncision Espiritual.
b. Superarse a uno mismo.
c. Violencia consigo mismo.
d. Resumen: Las tres caracteristicas del Espiritu de Dios.
4. Maneras de cooperar con el Espiritu de Cristo.
a. Fidelidad en el seguimiento de las inspiraciones del Espiritu Santo.
(1) Naturaleza de esta guia.
(2) Necesidad de esta guia.
b. Oracion por la luz.
c. Examen de la conducta de Cristo.
5. Motivos para vivir la vida del Espiritu.
a. La bondad de Cristo al comunicarnos su Espiritu.



112

b. El ejemplo de Cristo.

c. Las ventajas de esta vida.
«El Espiritu de Cristo» es una frase que se repite con frecuencia en los escritos del P.
Chaminade. Esta reiterada ocurrencia y su importancia en la doctrina del fundador sobre el
Cuerpo Mistico exigen un capitulo especial para su tratamiento. Ademas, este capitulo marca
el primer intento de explicar el significado y uso de este término, ya que las exposiciones
anteriores de su doctrina lo han descuidado por completo.

I. Definicién del término: el Espiritu de Cristo
A. En la escuela francesa

El término «Espiritu de Cristo»®”® no se origind con el Padre Chaminade. Fue un término
utilizado con libertad y frecuencia por los escritores espirituales de la escuela francesa de
espiritualidad. Entre ellos, el término tenia diversos significados, mas o menos equivalentes,
que se utilizaban indistintamente. Saint-Jure, en su libro «L'Homme Spirituel», enumera cinco
significados diferentes para la frase.

El Espiritu de Jesucristo puede entenderse de dos maneras: en si mismo y en nosotros.
Considerado en si mismo, este Espiritu es, ante todo, su divinidad, o, si se prefiere, su
divina Persona; pues Dios es Espiritu. En segundo lugar, este Espiritu es el Espiritu
Santo, la tercera Persona de la Santisima y Augusta Trinidad; porque procede de El
(Cristo) asi como del Padre. Finalmente, el Espiritu de Jesucristo, considerado en si
mismo, es todas las operaciones de la divinidad de Jesus, tanto para consigo mismo
como para su humanidad, y reciprocamente, todas las operaciones de su humanidad
para con su divinidad; en una palabra, es toda la vida divina de este admirable
compuesto, de este Dios-hombre: la manera en que conocio, estimo, honré y amo a
Dios; la manera en que pensd, habld y puso en funcionamiento todas sus facultades
espirituales y corporales. Pero si consideramos el Espiritu de Jesucristo en nosotros,
es el Espiritu Santo a quien se llama Espiritu de Jesus, porque Jesus lo merecié por
nosotros y porque es en virtud de sus méritos que este Espiritu viene a morar en
nosotros, a fortalecernos con su esperanza, a impulsarnos continuamente a abrazar su
doctrina (la de Cristo) e imitar su vida. Este Espiritu de Jesucristo es también la
participacion y semejanza que tenemos con El (Cristo) y con Su manera de pensar y
actuar,

Existen, pues, cinco posibles significados para el término «Espiritu de Cristo». Considerado
en si mismo, puede ser: 1) la divinidad de Jesucristo, 2) el Espiritu Santo, o 3) la manera de
pensar y actuar de Cristo; considerado en nosotros, puede ser: 4) el Espiritu Santo que mora
en nosotros, o 5) la reproduccion en nosotros de la manera de actuar de Cristo.

B. En el Padre Chaminade

El primero de estos significados rara vez se encuentra en el Padre Chaminade, pero los otros
cuatro son aceptados por él y utilizados no solo indistintamente, sino incluso de forma

379 Este uso del término ha sido sancionado por el Papa Pio XlI, quien también lo emplea en su
enciclica sobre el Cuerpo Mistico. Cf. Pio XII, op. cit., pp. 218-219.
380 J.B Saint-Juré, L'Homme Spirituel (Paris: R. Ruffet, 1863), pp. 34-36



113

equivalente. Para él, todos estos significados estaban tan interconectados que, al usar el
término «Espiritu de Cristo», podia facilmente tener presentes los cuatro a la vez. Por
ejemplo, combina los dos primeros significados en la definicién que él mismo dio del Espiritu
de Cristo en el retiro de 1822.

Esta expresion, el Espiritu de Cristo, significa dos cosas: el estilo de vida que siguié en
la tierra 'y el principio de su conducta, que es el Espiritu Santo, cuyos movimientos siguio
con perfecta sumision3®’,

Repite este pensamiento un poco mas adelante en la misma conferencia:

La vida de nuestro Salvador Jesucristo es el estilo de vida que siguid y el principio que
lo sostuvo, que actud, por asi decirlo, en Jesucristo para guiarlo a seguir este estilo de
vida; es decir, el Espiritu Santo es el mismo Espiritu de Jesucristo, a quien Jesucristo
se sometié por completo®?,

Y en la misma conferencia, aun mas, equipara los cuatro significados del término en un
parrafo magistral y caracteristico.

La vida espiritual es la vida misma de Jesucristo. San Pablo lo expresa: «Ya no vivo yo,
sino que Cristo vive en mi» (Gal 2, 20). Un verdadero religioso es otro Jesucristo. El
Espiritu de Jesucristo, la vida de Jesucristo, es el estilo de vida que Jesucristo observé.
Y el principio que sostuvo a Jesucristo y que actuod en él para guiarlo a seguir este estilo
de vida es el Espiritu Santo que le inspird este estilo de vida®®.

Il. El Espiritu de Jesucristo en la Doctrina del Cuerpo Mistico
A. El Cuerpo Mistico en General

«El Espiritu Santo», dice el Padre Chaminade, «es en la Iglesia y en el cristiano lo que el alma
es en el cuerpo». Su funcién es «iluminar, gobernar y animar a la Iglesia y a cada cristiano»38*.
Adaptando a San Agustin, continua:

El da vida a todos los miembros, ve por sus ojos, oye por sus oidos, habla por sus
lenguas, trabaja con sus manos, camina con sus pies. Esta en todos los miembros para
darles vida y, al dar vida a todos, hace posible que cada uno cumpla su misién3%.

El Espiritu Santo es, pues, ante todo, el alma, el principio vivificante de todo el Cuerpo Mistico.
Es también su principio de unidad. En su carta al maestro de novicios de Ebersmunster, el
Padre Chaminade pregunta: ;Qué es lo que forma esta union tan intima e inefable que
subsiste entre Cristo y sus miembros?, y responde:

381 Retiro de 1822: notas anénimas, p. 28., o.c.

382 |bid., pag. 29.

383 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p. 132., o.c.

384 Chaminade, «Instrucciéon sobre la Confirmacion», Notas de instruccién: cahier gris, no.5 (Roma:
Archivos SM, Caja 9), p. 51.

385 El Padre Chaminade da su referencia como: Aug. Serm. 186, pero el pasaje lo que cita es en
realidad del sermdn 267 de San Agustin. Cf. Patrologia Latina, XXXVIII, col.1231.



114

Esta gran unién la forma el Espiritu Santo, que Jesucristo recibié en toda su plenitud y
que comunica a todos sus miembros segun la medida que les es propia. Este Espiritu
es, por asi decirlo, el alma de este gran cuerpo, por el cual vive y se anima. No hay dos
espiritus en este cuerpo. El mismo Espiritu que esta en la Cabeza esta también en el
Cuerpo y en cada miembro en particular. Porque en un solo Espiritu, dice San Pablo,
fuimos todos bautizados en un solo cuerpo, ya judios o gentiles, ya esclavos o libres; y
a todos se nos dio a beber de un mismo Espiritu (1 Cor 13,13)36,

Es importante sefalar aqui que la animacion del Cuerpo Mistico mediante la vida divina de
la gracia y la unién que une a todos los miembros con Cristo y entre si no son obras
personales del Espiritu Santo. Todas las operaciones de Dios ad extra son comunes a las
tres personas de la Santisima Trinidad. En consecuencia, lo que aqui se atribuye al Espiritu
Santo lo realizan el Padre y el Hijo obrando con El. Sin embargo, la atribucién de estas
operaciones divinas al Espiritu Santo por parte de la Escritura, los Padres de la Iglesia y los
tedlogos se justifica y explica perfectamente por lo que se denomina «apropiacion», mediante
la cual atribuimos a cada una de las Personas divinas las obras que mejor se ajustan a su
relacion en la Santisima Trinidad con las otras dos Personas. Ahora bien, el Espiritu Santo
es la Caridad sustancial del Padre y del Hijo y el Espiritu de su unién. Por eso es natural
atribuirle las obras de amor como nuestra santificacion asi como nuestra unién con Cristo y
entre nosotros en el Cuerpo Mistico®®’. Por eso, el Padre Chaminade afiade esta reflexion en
el siguiente parrafo:

Como el Espiritu Santo es el Espiritu sustancial de union y caridad entre el Padre y el
Hijo, y por lo tanto es quien une a las divinas Personas en la Santisima Trinidad, asi
también este Espiritu Santo, difundido desde la Cabeza a los miembros, une a los fieles
con Jesucristo para que formen con El un solo cuerpo, un solo hombre, y todos tengan
un solo corazoén y una sola alma3®®8,

Uno de los temas favoritos del P.Chaminade era el Credo. Al comentar el articulo: «Creo en
el Espiritu Santoy, insiste de nuevo en el papel del Espiritu Santo como alma del Cuerpo
Mistico.

jQué gran papel desempena en la Iglesia, pues el Espiritu Santo es su alma!; en la
comunion de los santos, pues el Espiritu Santo es su principio y vinculo; en la remision
de los pecados, pues el Espiritu Santo es quien la opera. En la gracia de la adopcion,
pues es el Espiritu Santo mismo quien nos hace exclamar: «jPadre, Padre!»; en nuestra
salvacion y vida eterna, pues es el Espiritu Santo su prenda. jQué desgracia, pues, no
conocer al Espiritu Santo, pues es El quien es la fuente de todos estos bienes! Y por
eso los Apostoles proponen este articulo de fe antes de hablar de la Iglesia, de la
comunion de los santos, etc. Es como decir: «Creo en el Espiritu Santo y espero por
ello participar en la Iglesia catélica que El ha reunido; creo en el Espiritu Santo y es por
este Espiritu divino que espero unirme a Jesucristo y a todos los miembros de esta
divina Cabeza»3%.

386 Chaminade. «Cartas a un maestro de novicios», o.c.

387 Cf.Joseph Anger, La Doctrine du Corps Mystique de Jésus-Christ (Paris: Gabriel Beauchesne,
1929), pp. 121-126.

388 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», o.c.

389 Chaminade, «Sobre el Espiritu Santo», Notas de instruccién, cahier gris, nim. 3, pags. 14-15.



115

B. Los Miembros Individuales del Cuerpo Mistico

Es en su consideracion del papel del Espiritu Santo como principio vivificante de cada
miembro del Cuerpo Mistico que este punto de la doctrina del Padre Chaminade alcanza su
pleno desarrollo. Como se sefialé en los capitulos tres y cuatro, sostuvo que podia decirse
del Cuerpo Mistico y de todos sus miembros: «Concebido por obra del Espiritu Santo, nacido
de la Virgen Maria». Por consiguiente, es natural descubrir que su doctrina espiritual
profundiza en la naturaleza de nuestras relaciones con estas dos personas.

1. Oposicién entre la Vida del Espiritu y la Vida de la Carne

El primer paso del Padre Chaminade al explicar la relacién de los miembros del Cuerpo
Mistico con el Espiritu Santo es sefialar la oposicion diametral entre la «vida del Espiritu» y
la «vida de la carne».

Antes de examinar la naturaleza de la vida del Espiritu, es necesario ver que existe
oposicion entre la vida del Espiritu y la vida de la carne. Ante todo, cabe sefalar que
existe necesariamente oposicion. Quien vive segun la carne no puede vivir segun el
Espiritu, y viceversa, «pues ambos se oponen» (Gal 5, 17)3%.

Esta insistencia en la completa separacion entre la vida del Espiritu y la de la carne proviene
de las Epistolas de San Pablo.

Moisés dijo anteriormente a los israelitas: «Os he puesto delante la vida y la muerte»
(Dent. XXX, 19). San Pablo dice lo mismo a los cristianos. Les pone delante la vida y la
muerte®'. Si vivis segun la carne, moriréis; pero si por el Espiritu hacéis morir las obras
de la carne, viviréis®.

Y el Padre Chaminade comenta:

Dos grandes oraculos: muerte y vida. Los vicios y las pasiones dan muerte. Combatirlos
es buscar la vida. (Por lo tanto) muerte o vida, Cielo o infierno, vivir segun la carne o
vivir segun el Espiritu3®.

No se trata simplemente de oposicién y eleccion. El Padre Chaminade es mas realista. Se
trata de una batalla entre estos dos principios y de una victoria que debemos alcanzar si
queremos vivir la vida del Espiritu.

San Pablo sentia en su interior, por asi decirlo, a dos hombres, uno que solo deseaba
el bien, el otro solo el mal. Lo mismo ocurre en nosotros. ;Por qué? Porque en nosotros
hay dos principios de vida: uno, la vida espiritual, y el otro, el pecado, la concupiscencia.
Como cristianos, el Espiritu Santo es nuestro principio de vida y quien despierta en
nosotros el deseo de la virtud. Pero también existe la concupiscencia, el principio del
mal, que nos lleva al pecado. De ahi la batalla. Lo que el Espiritu desea, la carne no lo

390 Retiro de 1822: notas anénimas, p. 27., o.c.

39 bid., pag. 32.

392 Rom. 7, 13.

393 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.150, o.c.



116

desea, y viceversa. Por lo tanto, el Espiritu debe luchar contra la carne; de lo contrario,
moriremos3%,

2. Naturaleza de la Vida del Espiritu y la Vida de la Carne

Asi como la explicacion de una tuerca o un tornillo estaria incompleta sin una referencia entre
ambos, al definir la vida del Espiritu y la vida de la carne, no podemos separar completamente
ambos términos. «Quisiera», dice el Padre Chaminade en una conferencia de retiro,
«hablarles primero de la vida del Espiritu y después de la represion de la carne. Pero estaria
separando algo que no admite separacion, algo que San Pablo no separa»®®, ya que, por lo
tanto, define ambos juntos.

Vivir es tener un principio interior de movimiento. Vivir espiritualmente es no tener otro
principio interior de movimiento que el Espiritu Santo, actuar solo por el Espiritu de
Jesucristo, vivir solo de su Espiritu y cesar todo otro movimiento. Vivir segun la carne
es tener como principio interior de los pensamientos y acciones las inspiraciones de la
carne o de la naturaleza corrupta3®.

Es importante tener presente la equivalencia de términos que utiliza el Padre Chaminade
cuando habla de la vida del Espiritu.

La vida del Espiritu, la vida espiritual o la vida del Espiritu de Jesucristo son lo mismo.
Conducirse segun el Espiritu es conducirse segun el Espiritu de Jesucristo’.

Es evidente, entonces, que esta vida del Espiritu no puede concebirse como algo puramente
negativo, es decir, como una mera oposicién a la vida de la carne. Esta es una parte
indispensable, pero es secundaria. Existe un aspecto mucho mas importante y positivo de
esta vida: revestirnos de Cristo, convertirnos en otro Cristo en nuestra manera de pensar y
actuar.

¢ Puede decirse que quien no cede a sus pasiones y vicios, que no comete grandes
pecados, que se mortifica incluso en ciertas cosas, vive una vida espiritual? No. La vida
espiritual es la vida misma de Jesucristo. San Pablo lo expresa: «Ya no vivo yo, sino
que Cristo vive en mi» (Gal. 2, 20). Un verdadero religioso es otro Jesucristo. El Espiritu
de Jesucristo, la vida de Jesucristo, es el estilo de vida que Jesucristo observé. Y el
principio que sostuvo a Jesucristo y que actué en él para guiarlo a seguir este estilo de
vida es el Espiritu Santo, quien lo inspiro.

Lo que se llama vida es un principio interior de movimiento. Es el Espiritu Santo quien
habita en nosotros. El Espiritu de Dios nos ilumina como lo hizo con Jesucristo. San
Pablo dice: "Tened en vosotros este sentir que hubo también en Cristo Jesus" (Fil. 2,
5). Sivives la vida de Cristo veras como El, pensaras, sentiras, amaras y juzgaras como
El lo hace3®,

El espiritu de la carne, por otro lado, es un asunto puramente negativo. Cuando el Padre
Chaminade habla del espiritu de la carne actuando como un principio interior en nosotros, no

3% |bid., pag. 151.

395 Retiro de 1822: notas anénimas, p.27.

3% |bid., pags. 31-32.

37 |bid., p. 27.

398 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, pags. 131-133.



117

tiene en mente ninguna concepcion maniquea del mal personificado que habita en nosotros
y lucha contra el Espiritu Santo. Este espiritu de la carne no es una persona como el Espiritu
de Cristo, sino un estado de nuestra naturaleza resultante del pecado original. Por este
pecado, el hombre se rebeld contra Dios. Las facultades inferiores del hombre, a su vez, se
rebelaron contra las superiores, de modo que San Pablo pudo decir: «No hago el bien que
quiero, sino el mal que no quiero, eso hago»*®. Por el bautismo se ordenan nuestras
relaciones con Dios, pero no las que existen entre nuestras facultades inferiores y superiores.
Alli persiste el estado de rebelién, y es a esta condicion de nuestra naturaleza a la que el
Padre Chaminade llama el espiritu de la carne. Es, pues, la suma de nuestras inclinaciones
al mal.

Con el término "deseos de la carne", San Pablo entiende todo tipo de vicio... En la
epistola a los Galatas (v. 19-22) enumera los vicios de la carne. Son vicios del alma, no
del cuerpo, pero nos llegan por medio del cuerpo. Nuestro objetivo no es distinguir entre
estos vicios, sino considerar qué vida debemos llevar*®.

Por otro lado, el término "pecados de la carne" se usa a menudo para referirse a los de
impureza. El Padre Chaminade no tiene tal limitacion en mente cuando usa los términos
espiritu de la carne o deseos de la carne. Dice explicitamente:

Los deseos de la carne no son vicios de impureza. Todos son vicios*°'.

Estas malas inclinaciones de nuestra naturaleza seran vencidas por el poder y la guia del
Espiritu Santo que mora en nosotros, y se restaurara el orden no solo entre Dios y nosotros,
sino también dentro de nosotros.

El (el Espiritu Santo) obra en nosotros dos disposiciones: la primera para restablecer el
orden que el pecado ha perturbado en nosotros, y la segunda para aplacar la justicia
de Dios, ultrajada por este desorden?2,

Para explicar esta segunda disposicion, el Padre Chaminade establece una distincién
adicional entre el Espiritu de Cristo crucificado y el Espiritu de Cristo glorificado. El primero
es el Espiritu que anima a los miembros del Cuerpo Mistico de Cristo y el segundo es el que
anima a los santos en el cielo.

Los santos en el cielo y los buenos religiosos en la tierra viven la vida del Espiritu de
Jesus, pero con la diferencia de que los santos viven por el Espiritu de Jesus glorificado
y los religiosos por el Espiritu de Jesus crucificado*®.

Esta reproduccion en el cristiano del estado de Cristo crucificado se logra mediante la
represion de las tres concupiscencias en nosotros. Es mediante esta crucifixién mistica del
"viejo hombre" en nosotros que nos convertimos en "otros Cristos crucificados" y, en unién

3% Rom. VI, 19.

400 Retiro de 1822: notas anénimas, p. 28. o.c.

401 |pid.

402 Chaminade, «El Espiritu de Jesucristo», Notas de instruccién, grandes feuilles détachées, carpeta
num. 3, pag. 35. [EP I1,67].

403 Retiro de 1822: notas de Caillet (Roma: Archivos SM. Caja 10), p.4. o.c.



118

con Cristo, aplacamos la justicia de Dios, ultrajada por el desorden que el pecado ha forjado
en nosotros.

Me parece importante que entendamos qué es el "hombre viejo" y, por otro lado, qué
es el "hombre nuevo", el hombre regenerado; cémo Jesucristo es crucificado
misticamente por el pecador y como los cristianos, llenos del Espiritu de Jesucristo,
crucifican en si mismos al viejo hombre. Para una comprensién adecuada de estas
profundas verdades, debemos considerar tanto las tres malas inclinaciones que
conforman la vida de pecado o del "viejo hombre" como las tres inclinaciones contrarias
que el Espiritu de Jesucristo efectia en los cristianos. Estas inclinaciones del cristiano
son, por asi decirlo, tres clavos misticos que atan al viejo hombre a la cruz. El amor al
desprecio y a la abyeccion clava nuestra inclinaciéon al honor... el amor al sufrimiento
clava nuestra inclinacion al placer... y el amor a la pobreza necesariamente clava
nuestro amor a las riquezas, es decir, la avaricia... El Espiritu Santo imprime el amor a
la cruz en el cristiano, como lo hizo en Jesucristo como espiritu de justicia, para
separarlo (al cristiano) de si mismo y de todas las criaturas y unirlo Unicamente a
Dios?*4,

3. Pasos en la Adquisicion de la Vida del Espiritu

El Padre Chaminade describe tres pasos que debemos dar para adquirir el Espiritu de Cristo
y reparar el desorden de nuestra naturaleza.

Los religiosos deben vivir la vida del Espiritu de Jesus, pero de Jesus Crucificado. Para ello
deben:

1. Salir de si mismos.
2. Superarse a si mismos.
3. Hacerse violencia a si mismos*%.

"Es un principio", dice el padre Chaminade, "que cuando uno quiere luchar contra un
enemigo, rompe con él, porque no se puede hacerlo" batalla con él como su aliado"%. De la
misma manera, debemos salir de nosotros mismos para luchar contra nuestras malas
inclinaciones". ;Cémo vamos a salir de nosotros mismos?", pregunta. Su respuesta es
sencilla pero abarca todo. "Debemos examinar a nuestro Salvador Jesucristo. El es el modelo
de toda santidad y el modelo por excelencia*®’.

El Padre Chaminade luego hace una serie de comparaciones entre Jesucristo y nosotros
mismos, sefialando donde El ha dado el ejemplo de abnegacién que nosotros no hemos
seguido.

En primer lugar, veo a Nuestro Salvador dejar Su reposo eterno para venir a la tierra y
entregarse a todo tipo de trabajo y sufrimiento por amor a nuestra salvacién. Pero estoy

404 Chaminade, «Practica de la oraciéon mental», Cuaderno JJJ (Roma: Archivos SM, Caja 19). [EP VII,
11(62)].

405 Retiro de 1820: notas de Lalanne (Roma: Archivos SM, Caja 10), pags. 26-27., o.c.

406 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.152.,0.c.

407 bid.



119

apegado a mi mismo. Amo mi reposo. Temo sacrificarme. Amo mi comodidad sobre
todo*%,

El pan que alimento a Jesucristo fue el ardor del trabajo. No temia a nada, ni a la fatiga
ni a la lasitud. Y tenemos tanto miedo de perder un poco de suefio, de perturbar nuestra
comodidad*®.

Jesucristo sale de Si mismo continuamente, por asi decirlo, para darse a nosotros como
alimento. ¢ Y salgo alguna vez de mi mismo para amar a Dios?*'°.

Pero no debemos simplemente imitar los actos de separacion de Cristo. Debemos reproducir
en nosotros mismos Su estado de desapego de si mismo. Y este primer paso de salir de
nosotros mismos fue, en la mente del Padre Chaminade, la reproduccion en nosotros de la
circuncisién de Cristo.

Cuando Jesucristo fue circuncidado todos fuimos circuncidados con El. Es en El que
hemos sido circuncidados con una circuncisidon que no es obra de manos humanas,
sino del Espiritu de Dios, que no consiste en cortar una parte de la carne, sino en
despojar al cuerpo del pecado que produce la concupiscencia sensual*'.

El segundo paso para adquirir la vida del Espiritu es superarnos a nosotros mismos. Consiste
en estar dispuestos a ir mas alla de la simple separacion de nuestras malas inclinaciones y a
disponernos a realizar esfuerzos positivos para vivir la vida del Espiritu.

Si no podemos hacer lo que Jesucristo hizo (pues nadie sufrié ni sufrira como EI), El
desea al menos que estemos dispuestos a hacerlo y que amemos vivir como El, pobres,
despojados de todo, necesitados incluso de lo necesario*'2.

Es el Espiritu Santo quien realiza esto:

Es el Espiritu Santo quien llora en nosotros, quien se aflige en nosotros, quien, por asi
decirlo, hace penitencia en nosotros, porque es por El que lo hacemos y porque es El
quien, al ponernos en condiciones de hacerlo, nos eleva por encima de nosotros
mismos*'3,

Pero para lograr estos dos primeros pasos es necesario que nos violemos a nosotros mismos.
«No podemos ir a Jesucristo sin romper los lazos que nos atan a nosotros mismos».4'4

Estoy apegado a mi mismo. Amo mi reposo. Temo sacrificarme. Temo todo lo que me cueste.
Amo mi comodidad por encima de todo. Todo esto debemos vencerlo por la violencia*'s.

Y el Padre Chaminade nos recuerda las palabras de Cristo:

408 |pid.

409 |pid., p4g.153.

410 |bid., pag.154.

411 Chaminade, «De la Circuncision», Notas de instruccion, petites feuilles detachées, pp.122-123.

412 Retiro del manuscrito de Burdeos de 1822, p.134.

413 Chaminade, «De la sévérité de la penitence». Notas de instruccién: cahier gris, n°.8, pag.15.
414 Retiro de 1823: Manuscrito de Burdeos, p.153.

415 bid, pag.152



120

El Reino de los Cielos ha estado sufriendo un asalto violento, y los violentos se han apoderado
de él por la fuerza*'®.

El Padre Chaminade resume estos tres pasos en lo que él llama «las tres caracteristicas
principales del Espiritu de Dios o las caracteristicas del cristiano, en oposicion a las tres
caracteristicas del espiritu del mundo»*'’. Son:

1.2 caracteristica: El espiritu de separacion, de recogimiento y de oracién, en oposicion
al espiritu mundano de disipacion. Es una vida enteramente interior, opuesta a la
exterior.

2.2 caracteristica: El espiritu de renuncia y de penitencia, que se opone al espiritu de
pereza, de inmortificacion y de indulgencia en todas nuestras inclinaciones
desordenadas.

3.2 caracteristica: El espiritu de fortaleza y valentia, que se opone al espiritu sumiso y
conformista*'®.

4. Formas de cooperacién con el Espiritu de Cristo

Ademas de estos tres pasos fundamentales para adquirir la vida del Espiritu, el Padre
Chaminade ofrece otros tres mediante los cuales cooperamos con El y podemos
«reconocer la conducta del Espiritu Santo en nosotros y hacernos dignos de ella»*'°.

El primero de estos caminos es «la fidelidad en seguir las inspiraciones del Espiritu
Santo tanto como sea posible»*2°,

Es el mismo Espiritu Santo quien nos guia como un padre o una madre guian a su hijo
de la mano. Cuando este nifo es guiado por ellos, no teme nada. Esto es lo que significa
la guia del Espiritu Santo*?'.

Esta guia es sumamente necesaria, pues «la vida de Jesucristo», que debemos guiar, «se
eleva por encima de la vision de la razon humana»*?2.

Esto no es obra de la razén humana. Es la obra del Espiritu Santo que mora en nosotros.
La razén se compara con una lampara débil y el impulso, la luz del Espiritu Santo, con
los rayos del sol. ;Qué dirias de un arquitecto que, deseando construir un edificio
soberbio, le dijera al propietario que solo desea examinar el terreno y trazar un plano a
medianoche y cuando la noche es oscura, y que solo llevara consigo una pequefa
lampara suya? ¢No dirias de tal arquitecto que esta loco? Muy bien, pero no lo somos
menos cuando atribuimos a nuestros propios méritos, nuestra propia sabiduria, nuestra
propia prudencia, las virtudes que adquirimos solo con la ayuda de la luz y la
cooperacion del Espiritu Santo*?.

«El Espiritu de Jesucristo», dice el Padre Chaminade, «trabaja incesantemente cuando
estamos dispuestos a cooperar, pero como la mayoria de las veces solo podemos reconocer

416 Mt. 11, 12.

417 Retiro de 1816: notas autégrafas (Roma: Archivos SM, Caja 10), pp.1-2.
418 bid., pag. 2.

419 Retiro de 1822: notas andnimas, p.35.

420 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.156.

421 Retiro de 1822: notas anénimas, pag. 28.

422 |bid.

423 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, pags.137-138.



121

su obra por la fe, nos ponemos a trabajar como si estuviéramos solos»*?*. Sin embargo,
debemos superar nuestra ceguera y buscar las inspiraciones del Espiritu Santo, porque

Nada es mas importante para nuestro avance espiritual que estar dispuestos a recibir
la accién de Dios, con prontitud y fidelidad siguiendo su guia y sumisa a la incitaciéon de
su Espiritu. Un alma asi dispuesta puede asegurarse de que, en cualquier estado en
que se encuentre, excepto en el de pecado, es Dios quien la puso y la mantiene alli
para su gloria, y que nada puede suceder, fuera del pecado, que no sea la ejecucion
del consejo eterno de la Divina Providencia sobre ella*?®.

El segundo medio de cooperacion con el Espiritu Santo es «consultar, orar, invocar y desear
saber del Espiritu Santo cdmo debemos hacer todas las cosas»*?®. «La oracion», dice el
Padre Chaminade, «nos permite conocer los motivos de nuestras acciones y escuchar lo que
el Espiritu Santo quiere decirnos en los momentos de gracia»*?’. Debemos recurrir a ella
siempre que los deseos del Espiritu Santo no sean evidentes de inmediato.

Si el Espiritu de Dios es, por asi decirlo, silencioso... no nos queda mas remedio que
humillarnos, reconocer la pequefez, la fragilidad, la imperfeccion y la lentitud de nuestra
fe y pedir directamente a Dios un feliz aumento en ella*?.

Finalmente, el tercer medio que tenemos para cooperar con el Espiritu Santo es «examinar
en cada circunstancia como actuaria Nuestro Salvador Jesucristo»*?°. Al comentar sobre este
medio, el Padre Chaminade comenta: «Una vez me encontré con un buen sacerdote que era
mi director, y cuando le preguntaba cémo debia actuar, me decia: «Nuestro Salvador no haria
eso. Nuestro Salvador haria esto». Fue una excelente respuesta**°.

5. Motivos para vivir la vida del Espiritu

Queda otra triada en la exposicion de la doctrina del Padre Chaminade sobre el Espiritu de
Cristo. Se trata del conjunto de «motivos que deberian inducirnos a abandonarnos a la guia
del Espiritu Santo»*3'.

El primer motivo es la «bondad de Cristo al comunicarnos este Espiritu»+32.

Al considerar a Jesucristo, veo que se ha encarnado para darme su Espiritu. Es
conmovedor. jRechazaria entonces el don que Jesucristo vino a darme? jCémo!
jJesucristo viene a la tierra para comunicarme su Espiritu y yo no lo aceptaria! jNo me
dejaria guiar por su Espiritu! ; Qué diriamos de los israelitas, a quienes Dios envi6 un
angel para guiarlos, una columna (de fuego) para dirigirlos, si hubieran dicho: «No los
queremos, no los necesitamos?» 433

424 Chaminade, «Pratique de I'oraison mentale», cuaderno JJJ, p. 33., o.c.

425 Chaminade, «Maximas Espirituales», Notas de instruccioén: cuaderno gris, pp. 1, pag. 229.

426 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.156.

427 Retiro de 1822: notas anénimas, p.35.

428 Chaminade, «Método de oracién sobre el Simbolo», cuaderno EE, p 40.

429 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.156.

430 Retiro de 1822: notas anénimas [El P.Chaminade con su hermano Juan Bautista en Mussidan].
431 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.155..

432 Retiro de 1822: notas de Caillet, p.5.

433 Retiro de 1822: notas anénimas, p.35.



122

Estamos en un desierto terrible. El Espiritu de Jesucristo quiere guiarnos, pero lo
rechazamos***.

El segundo motivo es el ejemplo de Cristo.

Jesucristo es la sabiduria encarnada. No necesitd guia, pero se sometié al Espiritu
Santo. La santa humanidad de Jesucristo, unida en una sola persona a la naturaleza
divina, no tenia otros sentimientos que los del Espiritu de Dios. Y nosotros, miserables,
rechazamos la guia del Espiritu Santo*3.

El tercer y ultimo motivo es la gran ventaja que resulta de tal abandono al Espiritu Santo, pues
«el Espiritu de Jesucristo es el mismo Espiritu de Dios que solo puede conducirnos a la mas
alta santidad, a Dios, a una eternidad bienaventurada»*.

*hkkkkkkkkhkkk

A modo de recapitulacion, podemos senalar una vez mas que el término «Espiritu de Cristo»,
tomado por el Padre Chaminade de los escritores de la escuela francesa de espiritualidad,
tenia varios significados equivalentes. Se referia a: 1) el Espiritu Santo, la tercera Persona de
la Santisima Trinidad; 2) el estilo de vida de Jesucristo; 3) la inhabitacion del Espiritu Santo
en nosotros; y 4) la reproduccion de la vida de Cristo en nosotros.

Considerado en relacion con el Cuerpo Mistico en general, el Espiritu de Cristo es, por asi
decirlo, el alma de este gran Cuerpo y cumple la doble funcion de vivificarlo y unirlo. La
atribucion de esta funcion al Espiritu Santo se realiza mediante una «apropiacién», mediante
la cual las operaciones divinas ad extra se atribuyen a una u otra Persona de la Santisima
Trinidad segun su relacion con las otras dos.

En su consideracién del Espiritu de Cristo en relaciéon con los miembros individuales del
Cuerpo Mistico, el Padre Chaminade comienza sefialando la necesaria y completa oposiciéon
entre la vida del Espiritu y la vida de la carne. Es en la ensefianza de San Pablo que el Padre
Chaminade basa su insistencia en la dicotomia entre espiritu y carne y la lucha entre ambos.

Pero en su explicacion de la vida del Espiritu, el Padre Chaminade se apresura a explicar que
esta consiste en algo mas que una mera oposicién a la carne: de hecho, consiste en la
inhabitacion del Espiritu Santo, quien efectia en nosotros la reproduccion del modo de pensar
y actuar de Cristo. Ademas, su descripcion del espiritu del mal muestra que no lo consideraba
ni la personificacién del mal ni una mera limitacién de los pecados de la carne, sino mas bien
el estado de rebelidn entre las facultades inferiores y superiores del hombre que resultaba del
pecado original. Al reprimir esta vida carnal, el hombre reproduce en si mismo el estado de
Cristo crucificado.

La adquisicion de la vida del espiritu, segun el Padre Chaminade, se produce en tres pasos:
1) salir del yo, separacion que el Padre Chaminade denomina circuncision espiritual; 2)

434 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.155
435 Retiro de 1822: notas anénimas, p. 35.
436 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.155.



123

superarse a uno mismo; y 3) violentarse a si mismo. Estos tres pasos se resumen en lo que
él llama las "tres caracteristicas del Espiritu de Dios".

El Padre Chaminade también describe tres maneras en que podemos cooperar con el Espiritu
Santo para guiar la vida del Espiritu. Estas son: 1) fidelidad al seguir la inspiracion del Espiritu
Santo; 2) oracién por la luz; y 3) examen de la conducta de Jesucristo.

En un dltimo trio, nos presenta motivos para esforzarnos por vivir una vida del Espiritu. Estos
son: 1) la bondad de Cristo al comunicarnos su Espiritu; 2) el ejemplo de Cristo al someterse
al Espiritu; y 3) las ventajas de la vida del Espiritu.



Capitulo 6

LOS SACRAMENTOS Y EL CUERPO MISTICO

ESQUEMA

|. Los Sacramentos en General.
A. Funciones Generales.
1. Definicion.
2. Figuras de la Escritura.
3. Doble Efecto.
4. Necesidad de.
B. Funciones Individuales.

1.

Razoén de las Funciones Individuales.
a. La Gracia Actia Gradualmente.
b. Comparacion con la Vida Corporal.

2. Esquema de las Funciones Individuales.
Il. Los Sacramentos en Particular.
A. Bautismo.

1.

La "Devocion al Bautismo".
a. En la Escuela Francesa.
b. En el Padre Chaminade.

. El Significado del Bautismo.

a. Una Regeneracién Espiritual.

(1) Necesidad de una Regeneracion.

(2) Dos Seres en Nosotros.
b. Comparacién entre la Generacion Humana y la Espiritual.
c. Esta Regeneracién es en el Alma, no en el Cuerpo.

(1) La Regeneracion del Cuerpo es Obra de la Vida Espiritual.

(2) Naturaleza de esta Regeneracion.

. Los Efectos del Bautismo.

a. Doble Efecto: Muerte al Pecado, Vida de Gracia.
b. Participacién en la Muerte y Resurreccion de Cristo.
c. Esta Participacion se Significa en las Ceremonias.

. Las Obligaciones del Bautismo.

a. Doble: Morir al Pecado, Vivir la Vida de Gracia.
b. Estas Obligaciones se Representan en las Ceremonias.

. La Excelencia del Bautismo.

a. Invocacion a San Agustin.
b. Unién con Cristo.

B. Confirmacion.
1. Comparacion con el Bautismo.
2. Sacramento de Perfeccion.

C. Sagrada Eucaristia.
1. El Sacramento.

a. Relacion con el Bautismo: Consumacion de la Union.
b. Excelencia: Maxima Intimidad con Cristo.

¢. Comunion Espiritual.

d. Comunioén Frecuente.

2. El Sacrificio.

124



125

a. Los miembros del Cuerpo Mistico son Sacerdotes con Cristo.
(1) Advertencia contra malentendidos.
(2) Doble funcion del Sacerdote: Representar a Cristo y al Cuerpo Mistico.
(3) El "Real Sacerdocio".
(4) El Real Sacerdocio y la Comunion.
(a) Los miembros participan en la Comunién del Sacerdote.
(b) Se insta a los miembros a recibir la Comunion.
b. Los miembros del Cuerpo Mistico son Victimas con Cristo.
(1) Distincion entre Victimas Internas y Externas.
(2) Los miembros son Victimas por sumision a la Voluntad Divina.
(3) Este Sacrificio se simboliza en la Transubstanciacion.
(4) El Modelo de Nuestro Sacrificio.
D. Matrimonio.
1. Importancia para el Padre Chaminade.
2. Excelencia Especial del Matrimonio en la Iglesia.
a. El hombre es la "Cabeza" de la esposa y modelo de virtud para ella.
b. Los hijos son hijos de Dios.

*hkkkkkkhkkkhkk

Como el cuerpo humano, el Cuerpo Mistico de Cristo tiene una madre que lo concibe, lo da
a luz y lo forma hasta su plena madurez. Esta madre es la Santisima Virgen. Al igual que el
cuerpo humano, el Cuerpo Mistico de Cristo posee un alma que da vida a todos sus miembros
y los une entre si. El alma del Cuerpo Mistico es el Espiritu Santo. La comparacion con un
cuerpo fisico va aun mas alla. Asi como el cuerpo esta revestido de arterias y venas que
circulan sangre vivificante por todas sus partes, el Cuerpo Mistico tiene sus canales para
llevar la gracia vivificante sobrenatural a todos sus miembros. Estos canales son los
Sacramentos.

Esta maravillosa unién se forma mediante los Sacramentos, que son, por asi decirlo,
las venas, los canales que transportan la sangre, el Espiritu y la vida de Jesucristo a
cada miembro para que puedan desempeiiar sus funciones individuales*?’.

Al considerar el tratamiento que el Padre Chaminade da a estos «canales del Cuerpo
Mistico», abordaremos primero los Sacramentos en general, explicando las caracteristicas
comunes a todos ellos y describiendo sus caracteristicas individuales. A continuacion,
consideraremos tres sacramentos en particular que desempefian un papel especialmente
importante en el funcionamiento del Cuerpo Mistico y que recibieron un desarrollo especial
del Padre Chaminade. Estos tres son los sacramentos del Bautismo, la Confirmacién y la
Sagrada Eucaristia.

l. Los Sacramentos en General
A. Funciones Generales

En su tratamiento de los sacramentos, el Padre Chaminade se abstiene de cuestiones
técnicas relativas a la materia, la forma, el nimero de sacramentos, su causa y su
instrumentalidad. Preocupado mas por sus aspectos ascéticos, se contenta con la simple

437 «Cartas a un maestro de novicios». cuaderno RR, p. 42., o.c.



126

afirmacion de que «todo sacramento es un signo sagrado» y, ademas, que «un sacramento
de la Nueva Ley... produce lo que representa y significa»*3.

Esta eficacia de los sacramentos para producir los efectos que significan tiene su origen en
Jesucristo.

Es de Jesucristo que todo el Cuerpo Mistico, bien formado y unido en todas sus partes
por los lazos que comunican la vida, recibe su crecimiento en virtud de una operacion
eficaz seguin la medida propia de cada uno de los miembros*.

Al explicar los sacramentos, el Padre Chaminade utiliza dos figuras bastante inusuales del
Antiguo Testamento. La primera es la del candelero de siete brazos de la vision de Zacarias.

Y me dijo: ;,Qué ves? Y yo respondi: He mirado, y he aqui un candelero todo de oro,
con su lampara encima, y sus siete lamparas encima, y siete embudos para las
lamparas que estaban encima*4.

Estos siete embudos, por supuesto, representan los siete sacramentos que alimentan las
luces que son el fuego de la vida cristiana. Una segunda figura proviene del suefio del Faraén,
interpretado por José.

Siete espigas de trigo crecian en un tallo, abundantes y muy hermosas**'.

El tallo unico aqui representa la Cruz de Cristo, la fuente de toda gracia, y las siete espigas
de trigo representan los siete sacramentos que son, por asi decirlo, el fruto del arbol de la
Cruz.

El Padre Chaminade invoca una vez mas las Escrituras para explicar los dos efectos
generales de los siete sacramentos. Se trata de una referencia al milagro del profeta Eliseo
en favor de la viuda que le pidi6 ayuda para pagar a un acreedor de su difunto esposo. En
respuesta, el profeta aumenté milagrosamente la cantidad del poco aceite que tenia y luego
le dijo:

Ve, vende el aceite y paga a tu acreedor; y tu y tus hijos viviran del resto*2.

"Paga a tu acreedor" significa la obra de los sacramentos de los muertos, que cancelan la
deuda que nuestros pecados nos han impuesto y nos restauran al estado de gracia. El resto
del mandato del profeta se refiere a los sacramentos de los vivos, que afiaden y aumentan la
gracia que ya poseemos.

438 Retiro de 1834: notas autogréaficas (Roma: Archivos SM. Caja 10), pags. 5-6

439 Chaminade, «Une autre conférence», Notas de instruccién: grandis feuilles détachées, carpeta
nuam. 3, pag. 88.

440 Zac. 4, 2. Citado en Chaminade, «Une autre conférence», Notas de instruccién, grandes feuilles
détachées, carpeta num. 3, pag. 89.

441 Génesis 41, 22. Citado en la misma conferencia que en la nota 440.

442 Reyes 4, 7. Citado en la misma conferencia que en la nota 440.



127

Ademas, el Padre Chaminade siempre insistié en la frecuencia de los sacramentos como un
medio indispensable para la perseverancia en el estado de gracia. Asi en el retiro de 1830
declara:

Aqui esta la fuente saludable donde iré a beber las fuerzas que necesito. Este es el
unico medio, o al menos el mas eficaz, de mi apoyo. Si se descuida este punto, hay
riesgo de degeneracion total. Dudamos de un dia para otro, de un mes para otro, lo
posponemos constantemente, y cuando lo posponemos por un tiempo, dificiimente
podemos fijar una fecha determinada. Mientras tanto, privados de esta ayuda vy
entregados a nuestra debilidad, pronto sentimos los tristes efectos. Nuestro fervor se
apaga, la vigilancia sobre nosotros mismos disminuye, nuestras malas inclinaciones se
despiertan, y siempre que surge la ocasion desafortunada, existe el peligro de caer en
un nuevo abismo, del que quizas nunca nos levantaremos. jAlma mia! Nunca mas te
separes de estas fuentes de salvacion y vida por temor a privarte de la ayuda que la
gracia te brinda y a quedar indefenso ante los enemigos que se alzan contra ti**3.

B. Funciones Individuales

Ademas de las funciones generales de los sacramentos, mediante las cuales se cura el mal
del pecado y se acrecienta la vida de la gracia, cada uno de los siete canales de la gracia en
el Cuerpo Mistico tiene una funcién particular que cumplir. Estas funciones provienen de la
naturaleza de la accion de la gracia en nosotros.

La gracia actua en el hombre, al igual que la naturaleza, solo gradualmente y muy
lentamente. A pesar de todos los privilegios de la gracia de nuestra regeneracion, es
cierto que al nacer (a la vida sobrenatural) en Dios solo somos un esbozo de lo que
deberiamos ser*#“.

Este progreso mesurado de la gracia, de la vida espiritual, era para el Padre Chaminade,
como ya hemos visto, similar al progreso de nuestra vida fisica. Comienza en la infancia y
avanza por las diversas etapas de la nifiez, la adolescencia y la juventud, hasta alcanzar la
madurez plena.

Existe una similitud entre la vida espiritual y la corporal. Ambas tienen una infancia, una
adolescencia, una juventud, etc. jOjala Jesucristo hubiera estado siempre creciendo
desde su formaciéon en nosotros! Somos hijos de Dios desde nuestro Bautismo y
debemos avanzar hacia la plena madurez de Jesucristo*.

En consecuencia, el Padre Chaminade atribuye a cada uno de los siete sacramentos, al igual
que Santo Tomas**, una funcion destinada a uno de los periodos o estados de nuestra vida
espiritual en crecimiento. De hecho, el esquema que el Padre Chaminade describe de estas
funciones es solo un breve resumen del articulo de Santo Tomas en la Suma.

1. La gracia del Bautismo, gracia de la regeneracion espiritual.
2. La gracia de la Confirmacion, gracia de crecimiento y fortaleza, etc.

443 Retiro de 1830: notas de Gouverd (Roma: Archivos SM, Caja 10), pp. 45-46.

444 Chaminade, "Dévotion a la Ste. Vierge", Notas de instruccién: grandes feuilles detachées, carpeta
num. 4, pag. 40.

445 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, pag. 245..

446 Summa Theologica, I, Q. 65, art.1.



128

3. La gracia de la Eucaristia, gracia del alimento de la caridad, el sacramento de los
sacramentos.

4. La gracia de la Penitencia, gracia de la resurreccion espiritual, que inspira la detestacion
del pecado y nos insta a la satisfaccion por el pecado, etc.

5. La gracia de la Extremauncion, gracia del crecimiento en la gracia para purificarnos de los
restos del pecado y fortalecernos contra las tentaciones en la hora de la muerte.

6. La gracia del Orden, una ayuda especial para ejercitarse santa y religiosamente, etc.

7. La gracia del Matrimonio, gracia del amor mutuo, de la fe conyugal, de la educacién
piadosa, etc.*’

De estos siete sacramentos, tres tienen una importancia especial en relacion con el Cuerpo
Mistico y, por consiguiente, han recibido un desarrollo especial en los escritos del Padre
Chaminade. Es el propio Padre Chaminade quien lo senala al hablar de la comparacion que
hace San Pablo de nuestra union con Cristo con un injerto en una vid.

La fe es la que prepara al sujeto para ser injertado. ;Y en qué consiste el injerto mismo?
Entre los cristianos, es el sacramento del Bautismo. Y después del injerto, ¢ qué es necesario?
¢, No es necesario que el injerto se fortalezca y se fortalezca? Esto se logra mediante la
Confirmacion. Y después, ;qué se debe hacer? Una vez poseida esta vida, debe ser
mantenida por la Eucaristia**®.

Il. Los Sacramentos en Particular
A. Bautismo

Entre los miembros de la escuela francesa de espiritualidad existia lo que Bremond llama
«una devocion al Bautismo»*4°. Era una devocion cuyo objetivo, al igual que las devociones
a la Santa Infancia y al Interior de Jesus, era traducir los elevados principios de su escuela
espiritual a un lenguaje practico. Sin duda, la doctrina sustancial de la Iglesia respecto al
Bautismo permanecio siempre igual y vigente, sin que los escritores de la escuela francesa
la modificaran. Su «devocion» consistia en un despertar de los cristianos sobre este punto,
en una comprension del profundo significado y la importancia de esta doctrina en la vida
espiritual, especialmente tal como se contenia en el propio rito del Bautismo.

Este maravilloso catecismo, expresado por los ritos liturgicos, la teologia paulina del
bautismo, era poco mas que letra muerta a principios de la era moderna. Reanimarlo,
realizarlo mediante la meditacion ardiente sobre sus fuentes, predicarlo incesantemente,
familiarizarlo de nuevo al pueblo cristiano, fundar sobre sus principios olvidados toda la obra
de perfeccion; en resumen, organizar y difundir la devocion al Bautismo, fue el propdsito de
un noble grupo de escritores espirituales, en su mayoria hijos de Bérulle*,

447 Chaminade, "Une autre conférence", Notas de instruccién: grandes hojas sueltas, carpeta nim.3.
448 "Notes des Conférences du Bon Pére Chaminade: 4 mai au 27 ao(t 1843" & Ste. Anne", notas de
Bonnefous, pags. 64-65. Para el texto en francés, cf. Capitulo I, nota 61.

449 Cf. Brémond, op. cit., IX, pags. 1y ss.

4%0 |pid., pag.3.



129

Aunque de edad avanzada, el Padre Chaminade pertenece a este mismo grupo. Para él
también, «este sacramento resumia las ensefianzas de Jesucristo»*®'; en él encontraba «toda
la economia de nuestra justificacion»*°2. La explicacion de su doctrina era parte integral de
sus planes de retiro; a veces, la totalidad de ellos; las promesas del Bautismo siempre eran
la ceremonia de clausura de estos y la renovacién de los retiros, asi como un elemento
destacado de muchas de las ceremonias de su floreciente Congregacion.

Para estos escritores, asi como para el Padre Chaminade, la gran importancia del sacramento
del Bautismo residia en su caracter de regeneracion espiritual. Nacidos como somos con el
pecado original en nuestras almas y privados de la vida de la gracia, necesitamos un segundo
nacimiento para volver a ser hijos de Dios.

Como herederos de la desgracia de un padre culpable, somos «por naturaleza hijos de
la ira»*%®. Pero el Bautismo nos da un nuevo nacimiento, una nueva vida, la vida
espiritual del alma. Dios nos adopta y nos cuenta entre sus hijos**.

Tomando como texto las palabras de San Pablo en la epistola a los Efesios, «creados en
Cristo Jesus»*®, el Padre Chaminade comenta:

Debemos distinguir dos seres en nosotros: el ser natural y el ser espiritual. El ser
espiritual, o imagen de Dios en el orden sobrenatural, fue aniquilado por el pecado. Por
consiguiente, surge la necesidad de una segunda creacién que tiene lugar en el
bautismo*®®.

Finalmente, en una serie de notas sobre la «Regeneracion Espiritual», el Padre Chaminade
explica la importante cita del Evangelio de San Juan:

A menos que un hombre nazca de nuevo del agua y del Espiritu, no puede entrar en el
reino de Dios**’. La expresion "nacer de nuevo" supone que el hombre recibio primero
el ser sobrenatural, pero que lo perdié o lo destruy6. Nuestro Salvador opone aqui la
generacion espiritual a la generacién carnal, que no puede repetirse. Por esta ultima
nacemos "hijos de la ira"; por la primera, tan necesarios, hijos de Dios y cristianos. Al
igual que en la generacion de la carne, esta generacion espiritual se realiza mediante
dos principios, el agua y el Espiritu Santo, que actiian como padre y madre 4%,

Esta comparacion de la generacion natural con la generacion sobrenatural del Bautismo se
desarrolla extensamente en el ensayo del Padre Chaminade: «La practica de la oracién
mental».

Cuando decimos que nuestra alma es regenerada por el Bautismo, entendemos que
nuestra alma recibe inclinaciones e impresiones completamente diferentes a las de la
primera generacion. En la primera generacion, el alma tenia esas inclinaciones

451 Retiro de 1834: notas de Fontaine (Roma: Archivos SM, Caja 10), pag. 17.

452 Chaminade, «Sermon pour la Résurrection de J.-C.», Notas de instruccién, cahier gris, n° 3.

4B Ef. 2, 3.

4% Chaminade, «Manuel de Direction & la vie et aux vertus religieuses de la Société de Marie» (1829),
Cuaderno F, p.2 [EP VI, 83].

455 Ef. 2,10.

4% Chaminade, «Plan d'un sermon pour la Nativité de la Ste Vierge». Notas de instruccién, cahier
cartonné, num. 1, pag. 90.

47 Jn 3, 5.

4%8 Chaminade, «De la régénération Spirituelle», Notas de instruccién: petiteshojas sueltas, pag. 174.



130

desdichadas que conducen al pecado, al mundo y a las criaturas. Por el contrario,
mediante la generacién del Bautismo, recibe impresiones e inclinaciones nuevas y
completamente diferentes que la llevan al amor de Dios y a su religion, a la separacion
de las criaturas y a la busqueda de las cosas del cielo. Desde el Bautismo, el hombre
ya no es nuestro padre, ni la carne nuestra madre, y nunca debemos seguir nuestras
malas inclinaciones. Pues por el Bautismo llamamos a Dios nuestro Padre, lo cual es
en verdad, porque por el Bautismo nos dio su Espiritu, su naturaleza y su vida divina.
En la primera generacion, el diablo es propiamente el padre del hombre, pecador en
Adan, porque en él sembrd su vida y sus malas inclinaciones, que desde entonces nos
han sido transmitidas por nacimiento (Juan VIlI, 44). En la segunda generacion las
cosas son enteramente diferentes, porque aqui el Padre eterno es nuestro padre que
nos comunica sus inclinaciones, sus sentimientos, su santidad en virtud de su Espiritu
que nos da y que es en nosotros el principio de la vida santa y divina que entonces
resplandece en nuestras obras, ahora similares a las de Dios, glorificandolo en la
tierra*®®.

Es importante notar, sin embargo, que esta regeneracion del Bautismo ocurre en el alma, no
en el cuerpo.

El Espiritu Santo no esta en nosotros para producir este efecto (regeneracion) en nuestra
carne. No ha venido a operar este cambio en tu cuerpo, sino en lo mas profundo de tu alma.
A veces, es cierto, el Espiritu Santo infunde en la carne las inclinaciones que ha infundido en
el alma y sumerge el cuerpo en los mismos sentimientos con los que ha llenado el alma, pero
lo hace raramente y solo de pasada. Entiendan bien, entonces, que el Bautismo no deja su
huella en el cuerpo; no regenera la carne, sino el espiritu. Es nuestra alma la que recibe las
inclinaciones del Espiritu; es ella quien recibe sus nuevas impresiones, es ella quien se
sumerge en sus sentimientos, en una palabra, es ella quien es regenerada por el bautismo*°,

Pero aunque esta regeneracion tiene lugar solo en el alma, la exclusion del cuerpo de la
accion justificadora del bautismo no es una indicacion que el cuerpo debe quedar para
siempre fuera de la influencia del Espiritu Santo, que recibimos en este Sacramento.

Por el Bautismo, el espiritu del hombre se regenera y recibe nuevas inclinaciones.
Recibe estas inclinaciones de Jesucristo en lugar de las de Adan, con las que se llené
al unirse con la carne maldita, descendiente de Adan. Sin embargo, debemos lamentar
que, siendo ya hijos de Dios en espiritu, no lo seamos en el cuerpo, que nuestra carne
aun no haya recibido las inclinaciones de nuestro Padre y que aun no participe de las
de nuestro espiritu*6'.

De hecho, todo progreso en la vida espiritual depende de la regeneracion del cuerpo, de su
plenay entera sumisién a los impulsos del Espiritu Santo. La gracia del Bautismo nos prepara
para esta obra.

¢.Nos protege la gracia del sacramento contra estas tendencias fatales (restos del
pecado original)? Si, proporciona remedios proporcionales a nuestros males, y estos
remedios proceden continuamente de la gracia que nos regenera*®2,

4% Chaminade, «Pratique de I'oraison mentale», cuaderno JJJ. pag. 38. [EP VII,11].

460 pid., pags. 37-38.

461 Chaminade, «Manuel de Direction & la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie» (1829),
cuaderno F, pag. 5. [EP VI, 83].

462 Chaminade, "De la Conception de la Ste. Vierge", Notas de instruccion.



131

El sacramento del Bautismo regenera nuestras almas total y completamente en la vida divina,
en la vida de la gracia. Por él, nuestras almas se conforman perfectamente con Jesucristo.
Sin embargo, a pesar de esta regeneracion total del alma, el Padre Chaminade compara
nuestro estado espiritual en ese momento con la infancia.

Con la gracia del Bautismo recibimos el Espiritu Santo para formarnos en la calidad de
la infancia espiritual de Jesucristo, o en palabras de San Pedro, «como nifios recién
nacidos»*%® Es la gracia del Bautismo la que, por obra del Espiritu Santo, nos conforma
espiritualmente con el estado de la Santa Infancia de Jesucristo*4.

¢ Por qué esta terminologia? La respuesta es evidente. Se refiere a la regeneracion que debe
tener lugar en nuestros cuerpos, mas que en nuestras almas. Esta ultima se completa
instantaneamente en el momento del Bautismo, pero la de la primera requiere tiempo y un
desarrollo lento. Es la victoria gradual del espiritu sobre el cuerpo. Es a esta regeneracién a
la que se refiere el Padre Chaminade cuando dice que «la gracia obra en nosotros
gradualmente y muy lentamente»*® o que la vida espiritual «tiene sus diferentes etapas en
las que llega a su perfeccion»?®. Asi, alcanzamos la plena madurez de Cristo cuando
alcanzamos el estado de Cristo muerto, es decir, cuando hemos asestado un golpe mortal a
la rebelion del cuerpo y lo hemos sometido completamente al dominio de la gracia y del
Espiritu Santo. De esta manera, el Bautismo «resume las ensefianzas de Jesucristo»*%’.
«Estudiémoslo, pues», observa el Padre Chaminade, «y busquemos conocer, primero, sus
efectos, segundo, sus obligaciones y, tercero, su excelencia»*®.

En cuanto a sus efectos, este sacramento «produce dos principales: muerte y vida»*6°.
Podemos distinguir, pues, dos efectos muy distintos de la gracia del Bautismo: la muerte
al pecado y la nueva vida segun la cual debemos comportarnos*’°.

Este doble efecto es una participacién en los misterios de la muerte, sepultura y resurreccién
de Cristo.

Una muerte, sepultura y resurreccion misticas se realizan por la gracia del bautismo y
se simbolizan en sus santas ceremonias. La gracia del Bautismo nos une a Jesucristo
muerto y resucitado, a Jesucristo tal como es. La muerte al pecado y la vida de la gracia
son inseparables en el bautizado. Jesucristo no se entrega a medias*’".

Esta muerte y resurreccion mistica que tiene lugar en el alma en el momento del Bautismo se
representa en las mismas ceremonias del sacramento.

El Bautismo es una muerte espiritual.
El Bautismo es una resurreccion espiritual.

463 1 Pedro 2, 2.

464 Chaminade, «Manuel de Direction & la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie» (1829),
cuaderno F. p. 9. [EP VI, 83].

465 Cfr. nota 444.

466 Chaminade, «Sermon pour la Résurrection de J.-C.», Notas de instruccién: cahier gris, nim.3.

467 Cfr. nota 451.

468 Retiro de 1834: notas de Fontaine, p. 17.

469 Ipidem.

470 Chaminade, «Sermon pour la Résurrection de J.-C.», Notas de instruccién: cahier gris, no. 3, pag.
471 bid.



132

Primero, una muerte espiritual, porque hemos sido sepultados en agua para morir con
Jesucristo. «Porque fuimos sepultados con él por medio del Bautismo hasta la muerte»
472

Segundo, una resurreccion espiritual, porque después de haber sido sepultados bajo el
agua, salimos de ella como de nuestra tumba para vivir una vida nueva, asi como
Jesucristo, después de haber sido sepultado, resucité para gloria de su Padre y vivié
una vida nueva. «Como Cristo resucitd de entre los muertos por la gloria del Padre, asi
también nosotros andemos en novedad de vida»*".

Pero este sacramento no solo significa estos misterios, sino que los opera en nosotros.

Por ser el Bautismo un sacramento de la Nueva Ley, produce lo que representa y
significa, de modo que, al mismo tiempo que representa en nosotros los misterios de la
muerte y resurreccion de Jesucristo, produce también los efectos de estos misterios*™.

Y es debido a esta conformidad con los estados de muerte y resurreccion de Jesucristo en el
Bautismo que el Padre Chaminade sefiala, hablando de los Santos Inocentes: «El bautismo
de sangre no se vuelve eficaz por el deseo del bautismo de agua, sino por su conformidad
con la muerte de Jesucristo, de la cual el Bautismo de agua es la representacion mistica»*®.

Estos efectos del sacramento del Bautismo dan lugar en nosotros a dos obligaciones
paralelas: «morir incesantemente al pecado y vivir la vida de la gracia»*7.

Primero, morir incesantemente al pecado. Es cierto que por el Bautismo se hace morir
el pecado en mi, es decir, en mi alma, que estaba manchada y que la gracia ha
purificado. Pero no en mi cuerpo, en mi carne, que aun esta corrompida y que se rebela
incesantemente contra el espiritu. Ahora bien, es a este desorden de la naturaleza a lo
que debo morir continuamente. Es la obligacién que me impone el Bautismo. Las ideas
de Jesucristo deben ser como clavos con los que crucifico las ideas contrarias de la
naturaleza caida: asi, con humildad, clavaré el orgullo, etc.

En segundo lugar, vivir la vida de la gracia. «Vivos para Dios»*"’, es decir, en estado de
gracia. Vivos para Dios, es decir, glorificandolo con nuestra conducta, progresando
continuamente en la perfeccion*’é.

Y asi como los efectos del Bautismo se simbolizaban en las ceremonias liturgicas, también
se representan sus obligaciones.

Se hacen dos cruces con aceite, una sobre el corazén y la otra sobre los hombros para
indicar el efecto del Espiritu Santo. El aceite representa al Espiritu Santo. La cruz sobre
el corazoén significa el amor a la cruz, porque el corazon es la sede del amor; y lo que
se hace sobre los hombros significa la fuerza para llevar la cruz, pues los hombros son
la sede de la fuerza del hombre*’.

472 Rom 6, 4.

473 Retiro de 1834: notas autogréficas, p. 5.

474 |bid., p. 6.

475 Chaminade, «De la huida a Egipto y la matanza de los inocentes», Notas de instruccion: cuaderno
gris, n.° 3, pag. 69 [EP 1l1,19].

476 Retiro de 1834: notas de Fontaine, p.19.

4" Rom 6, 11.

478 Retiro de 1834: notas de Fontaine, pags. 19-20.

479 Chaminade, «Practique de I'oraison mentale», cuaderno JJJ. pag. 39. [EP VII,11].



133

La consideracion de los efectos y las obligaciones del sacramento del Bautismo nos lleva
inevitablemente a apreciar su excelencia. Aqui, el Padre Chaminade apela a San Agustin
para expresar lo que recibimos en el Bautismo:

«Vean, hermanos mios, qué abundancia de favores se les confiere en el Bautismo; no
solo son liberados de la esclavitud del diablo, sino también santos; no solo son
santificados, sino incluso hechos hijos de Dios y hermanos de Jesucristo; no solo hijos
de Dios, sino herederos y coherederos de Jesucristo; no solo coherederos de
Jesucristo, sino miembros, templo, 6rganos del Espiritu Santo»*°,

Esta excelencia proviene de la gracia del Bautismo, pues «por la infusiéon de esta gracia se
sigue la unién con Jesucristo, la incorporacion, la filiacion adoptiva, que nos hace participes
de la naturaleza divina. Dios ha redibujado en lo mas profundo de nuestras almas su imagen
y semejanza, que el pecado habia borrado, y esta redibujacion nos ha hecho agradables».
Su Divina Majestad en Su Hijo"*'. En resumen, la excelencia del Bautismo consiste en que
por él comenzamos "a vivir la vida misma de Jesucristo"+%2,

B. Confirmacion

El injerto que nos une a Cristo es el Bautismo, pero una vez realizado, debe ser «afianzarse
y fortalecerse»*®. Esta consolidacion de nuestra unién con Cristo se logra en el sacramento
de la Confirmacién. Por el Bautismo entramos en el estado de la Santa Infancia y su gracia
«es como una leche divina con la que el Espiritu Santo nos nutre espiritualmente»*®. La
gracia de la Confirmacién, en cambio, «es como un alimento sélido que, por la accion
proporcionada del Espiritu Santo, nos hace crecer espiritualmente en Jesucristo hasta la
madurez»*®, Esta accion del Espiritu Santo se representa en la ceremonia del sacramento.

La imposicion de manos significa... que ha sido elegido por Dios de manera especial y
que debe ser guiado y dirigido por la mano, por asi decirlo, como uno de sus hijos que
ha recibido una participacion mas abundante en el espiritu de adopcion*e®,

«Los efectos de la Confirmacién», dice el Padre Chaminade, «son una gracia y un caracter
que nos hace cristianos perfectos y soldados de Jesucristo»*?’. Esta cualidad de perfeccion
consiste en dos cosas:

Primera: Es por este sacramento que el Espiritu Santo purifica, limpia, santifica,
perfecciona y consagra un alma tan noblemente que la pone, por sus operaciones
divinas y secretas, en la disposicion inmediata para recibir el Sagrado Cuerpo de

480 Chaminade, «Manuel de Direction & la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie» (1829),
cuaderno F, pags. 2-3.

481 Retiro de 1834: notas autograficas, p. 7.

482 Chaminade. «Renouvellement des vceux de Bapteme», Notas de instruccién, grandes feuilles
détachées, carpeta num. 3, [EP 11,94].

483 Cf. nota 448.

484 Chaminade, «Manuel de Direction & la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie» (1829),
cuaderno F.p.9.

485 |bid.

486 Chaminade, «Cérémonies de la Confirmation», Notas de instruccién: cahier gris, no. 6, [EP I1l,111].
487 Chaminade. «Instruction sur la Confirmation», Notas de instruccién: cahier gris, 6 [EP 111,108-110].



134

Jesucristo. Segunda: La Confirmacion fortalece y da al alma la generosidad necesaria
para soportar su cruz y toda clase de adversidades*®.

C. Sagrada Eucaristia

Finalmente, esta la Eucaristia, el sacramento de los sacramentos, el mas importante para el
metabolismo espiritual del Cuerpo Mistico. La Sagrada Eucaristia se considera mejor bajo
sus dos aspectos principales: el de sacramento, que comprende la Presencia Divina y su
funcion como alimento de los miembros del Cuerpo Mistico, y el de sacrificio, es decir, la Misa.

Considerada como sacramento, la Eucaristia representa la consumacion de nuestra
incorporacion a Cristo, iniciada en el Bautismo, pues «por el Bautismo, que nos incorpora a
Cristo, participamos espiritualmente de El, mientras que en el Santisimo Sacramento de la
Eucaristia participamos corporalmente»*®.

Este es el efecto propio del Sacramento, donde el hombre llega a ser no solo un solo
espiritu con Jesucristo, sino, en cierto modo, incluso un solo cuerpo. Segun el Apéstol:
«Porque el pan es uno, nosotros, aunque muchos, somos un solo cuerpo, todos los que
participamos de ese mismo pan»*%°,

1. Unién segun el espiritu: «Quien se une al Sefior es un solo espiritu con El»*°",

2. Unidn segun la carne: «Porque somos miembros de su cuerpo, hechos de su carne
y sus huesos»*%2,

Podemos decir entonces: «Ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mi»*®. Estamos
incorporados a Cristo. Esta incorporacion, segun San Pablo, comienza con el
Bautismo: "Todos fuimos bautizados en un solo cuerpo"® y se consuma en la
Eucaristia: "El que come mi carne y bebe mi sangre, permanece en miy yo en él" 4%,

La excelencia del Santisimo Sacramento reside en que, mientras los demas sacramentos nos
traen la gracia de Cristo, la Eucaristia nos da a Cristo mismo.

Su carne esta unida a la divinidad en unidad de persona, y nos da esta carne divina
para comer, nutrirnos e incorporarnos a El. Con su carne nos da su humanidad, su
divinidad, su persona, Dios, entero e integro, pues El es uno solo e inseparable*®®.

Ahora bien, el Cuerpo Mistico esta constituido por «la union de la humanidad divina de Cristo
con los miembros»,*®” y en ninguna parte esta union alcanza mayor intimidad que en la

488 |bid., pag. 56.

489 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccién. cahier cartonné,
nuam. 4, pag. 11.

4% 1 Cor. 10, 17.

4911 Cor. 6, 17.

492 Ef 5, 30.

493 Gal 2, 20.

494 1 Cor 12, 13.

4% Jn 6, 57. Chaminade, «Meditaciones sobre la Santa Comunidn», Notas de instruccion

46 |bid., pag. 207.

497 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccion: cahier cartonné,
nam. 4, pag.14.



135

recepcion de la Sagrada Eucaristia. De ahi que este sacramento tenga una excelencia
especial con respecto al Cuerpo Mistico.

Por la digna recepcion de su Cuerpo natural, nos convertimos en miembros de su
Cuerpo Mistico de una manera mas excelente que por cualquier otro sacramento*®.

Esta especial excelencia de la Eucaristia al establecer la mayor intimidad entre los miembros
del Cuerpo Mistico y Cristo se debe a la accion del Espiritu Santo que hace posible esta union.

Es principalmente por la Sagrada Comunion que este Espiritu comienza a reinar en
nuestros corazones. Porque asi como nuestro cuerpo comienza a consumir el alimento
asi pues, el Espiritu que anima la Humanidad del Salvador y que es el alimento que
consumimos en el momento en que se une al cuerpo, como el alma de su alma,
comienza a animarnos tan pronto como nos convertimos en sus miembros por la
Comunién. Y asi como nuestro espiritu natural se extiende desde la cabeza a todo el
cuerpo para darle movimiento y vida, asi también en el Cuerpo Mistico de Cristo, el
Espiritu Santo desciende de la Cabeza a todos los fieles que son sus miembros para
darles vida divina*®.

Por esta excelencia y porque «la Sagrada Comunion es el verdadero alimento de los
cristianos, el verdadero pan de vida, el deseo de la Comuniény, a veces llamada comunion
espiritual, «no puede sustituir la recepcion misma de la Comunién». Sin embargo, debemos
recurrir a esta practica cuando no podamos comulgar, pues «la comunion espiritual es una
ayuda notable para la unién total»®®. En la comunion espiritual, la gracia de Cristo nos llegan
proporcion a nuestra mortificacion del hombre viejo y a nuestra fidelidad en la renuncia a
nosotros mismos y a nuestro egoismo secreto. Depende también de nuestros sentimientos
de fe, caridad y humildad®®'.

Pero el Padre Chaminade insistia menos en la practica de la Comunion espiritual que en su
recepcion misma. En una época en la que la Comunién diaria era casi desconocida y la
Comunién frecuente rara, era excepcionalmente liberal. Senalando que la Eucaristia es
necesaria para el mantenimiento de nuestra unién con Cristo en el Cuerpo Mistico, pregunta:
"¢ Cuantas veces debemos recibir la Sagrada Eucaristia para mantenerla?" No utiliza ninguna
aritmética en su respuesta, sino que simplemente sefiala que, puesto que la Eucaristia es el
alimento de nuestras almas, debemos "mostrar la misma ansiedad por recibirla que por
obtener alimento para nuestros cuerpos", porque "sin la Sagrada Eucaristia, la vida espiritual
muere">%2,

La Sagrada Eucaristia también puede considerarse bajo su aspecto sacrificial, pero al hacerlo
nos limitamos, como hicimos al tratar su aspecto sacramental, a la consideracion del Padre
Chaminade sobre su relacion con el Cuerpo Mistico. Esta relacion se expresa en dos ideas
principales: que, como miembros del Cuerpo Mistico, como «otros Cristos», somos con Cristo

4% Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios».

4% |bid, pag. 40.

500 Chaminade, «De la practique de I'union & Jésus-Christ», Notas de instruccién: grandes feuilles
détachées, carpeta num. 3, pag. 22 del suplemento.

%01 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, pags. 54-55.

502 «Notes des Conférences du Bon Pére Chaminade»: 4 mai au 27 ao(t 1843 & Sainte-Anne", notas
de Bonnefous, p. 65. [EP VII,35].



136

sacerdotes y victimas en la Misa. Asi, al hablar de la manera de asistir a la Misa, el Padre
Chaminade distingue tres maneras:

Como testigo, un honor que la Iglesia reserva a los fieles.

Como testigo de los sucesos mas secretos y misteriosos que ocurren entre Dios y el
hombre. Desempefia este papel de testigo con un digno respeto a Dios...

Como ministro, pues todos ofrecemos el sacrificio con el sacerdote, aunque no
poseamos el caracter sacerdotal. El nuestro es «un sacerdocio real»...5%

Como victima. Puesto que formamos con Jesucristo un solo cuerpo, se sigue, dice San
Agustin, que somos inmolados con E| 5%,

Somos sacerdotes con Cristo. Es necesario tener mucha cautela en este punto, pues nunca
debemos confundir el "sacerdocio real" de un miembro del Cuerpo Mistico con el sacerdocio
sacramental del ministro ordenado de la Iglesia. Solo este ultimo ofrece propiamente el Santo
Sacrificio, y lo hace en virtud del poder que le confiere el sacramento del Orden y no por
consenso de los fieles. El Padre Chaminade hace la misma distincién y muestra la misma
preocupacion. «Para evitar confusiones, -dice-, hay dos clases de ministros: los principales,
que ofrecen el sacrificio, y los ministros inferiores, que preparan las victimas y desempefian
funciones menos importantes»5%.

El ministro principal de la Misa, el uUnico que puede pronunciar las palabras de la
consagracion, es el sacerdote ordenado de la Iglesia. Tiene una doble funcion en la Misa:

El sacerdote tiene una doble funcién: representar a Jesucristo, el sacerdote invisible, y
representar a la Iglesia, que es el Cuerpo Mistico de Cristo. Como representante de
Jesucristo, hace con Jesucristo todo lo que Jesucristo hizo consigo mismo en el Calvario
y lo que continda haciendo en el altar... Como representante de la Iglesia y en virtud de
su caracter, ofrece tanto el cuerpo natural de Jesucristo como su Cuerpo Mistico. Como
tal, habla, no en su propio nombre, sino en nombre de todos. Si comulga, lo hace en
nombre de la Iglesia, y la Iglesia participa en esta comunion. Es ella quien lo recibe en
su pecho como leche que distribuye a sus hijos>®.

El sacerdote ofrece el Santo Sacrificio de la Misa en virtud del sacramento del Orden que ha
recibido, y los fieles lo ofrecen con él en virtud de la unién que tienen con él en Cristo como
miembros del Cuerpo Mistico mediante el sacramento del Bautismo.

Son sacerdotes y hostias a la vez, ejerciendo asi las funciones del sacerdocio real con
el que, segun las palabras del Principe de los Apdstoles, fueron investidos en el
sacramento del Bautismo®’.

Es por el derecho que la Cruz y el Bautismo nos han dado de ser hijos de Dios,
hermanos del Hijo y templos del Espiritu Santo, que ofrecemos este sacrificio y
asistimos a él°%.

503 1 pe 2, 9.

504 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccién: cahier cartonné,
no. 4, pag. 4.

505 Chaminade, «Le Chrétien, Temple de Dieu», Notas de instruccién: cuaderno gris, n.° 3, pag. 189.
506 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccion.

507

«Réglement Général: Novitiat de Saint-Laurent, Burdeos» notebook 11 (Roma: Archivos SM, Caja

19), p. 84. [EP VII,33].
508 Chaminade, «Du signe de la Croix», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées, carpeta n. 3,
pag. 25, suplemento.



137

Esta funcion sacerdotal de los miembros del Cuerpo Mistico en la Misa la resume el Padre
Chaminade en su explicacion de una parte posterior de la Misa con las palabras: per ipsum,
cum ipso, et in ipso.

Todo honor y gloria al Padre, que nos da a Jesucristo; al Hijo, que se da como victima
y alimento; al Espiritu Santo, por quien los méritos y la gracia del sacrificio llegan a
nuestros corazones; al Padre, a quien inmolamos; al Hijo, a quien inmolamos; al Espiritu
Santo, por quien sacrificamos. Todo honor y gloria a las Tres Adorables Personas por
Jesucristo como mediador, con Jesucristo como victima; en Jesucristo como sacerdote
y eterno pontifice. Por Jesucristo, en cuyo nombre glorificamos a Dios; con Jesucristo,
con cuya gracia vivimos la vida que honra a Dios; en Jesucristo, en cuyo Espiritu nos
unimos como miembros a su Cabeza para rendir a Dios el tributo de satisfaccion,
gratitud y amor hasta el fin de los tiempos®%°.

Nuestra funcion sacerdotal en la Misa se extiende también a la Comunion.

Jesucristo desea que todos sus miembros ofrezcan a Dios la victima de su salvacion y
que, para ser animados y santificados, la coman y la consuman en el altar de sus
corazones. Desea que, unidos en la persona del sacerdote para consagrar y ofrecer
esta Victima, estén igualmente unidos para compartirla. Este adorable sacrificio no es
solo suyo, ni solo del sacerdote. Es el sacrificio de toda la Iglesia, el sacrificio de la
Cabeza y de los miembros, en el que todos aquellos a quienes anima deben participar
por igual. Jesucristo ha encontrado la manera de hacer participes de su Cuerpo. Pero
quizas nuestra indignidad no nos permite comulgar con su Sangre a todos aquellos
miembros suyos cuyos corazones estan unidos al suyo en su adorable sacrificio. El
sacerdote, elegido por Jesucristo para la Iglesia en las santas funciones que ejerce, no
solo para ser ministro de su sacrificio, sino en el altar, como representante, comulga en
su nombre, sino en el de la Iglesia y de todos los fieles®'°,

Aun asi, la recepcion de la Sagrada Comunion por parte de los fieles con el sacerdote es
sumamente anhelada.

Si por la comunién del sacerdote se perfecciona el sacrificio del Salvador, el de los
fieles, inseparable de él, no lo es si la victima no es recibida y consumida en su pecho
como en el del ministro de la Iglesia. Participa de la gracia de la comunién, pero solo de
un arroyo, por asi decirlo. No bebe de la fuente®'".

Participamos en la Misa no s6lo como sacerdotes, sino también como victimas, porque es el
deseo de Cristo "que seamos con El, como sus miembros vivos, una y la misma victima" %'2,
"El sacrificio del Calvario fue el sacrificio de Jesucristo solo. El de la Misa es nuestro sacrificio.
Unidos a Jesucristo nos convertimos con Jesucristo en victimas del sacrificio"'?.

Tenemos la honrosa obligacion de escuchar la Misa porque somos miembros misticos
de Jesucristo y porque todos formamos parte de la victima inmolada en el altar. Sabéis
que en el Santo Sacrificio de la Misa hay dos clases de victimas: una interior e
imperceptible, otra exterior y perceptible, y el simbolo de la primera.

509 Chaminade, «Per ipsum, cum ipso, et in ipso», Notas de instruccioén: grandes feuilles détachées,
carpeta num.3, pags. 23-24 del suplemento.

510 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccién cahier cartonné,
nuam. 4, pags.16-17.

5" |bid., pags.17-18.

512 |bid p.14.

513 |bid., pag. 9.



138

La victima perceptible es el Cuerpo y la Sangre de Jesucristo ocultos bajo las especies
de pan y vino. La victima interior e imperceptible es su Cuerpo Mistico; es la Iglesia
compuesta por todos los fieles. Todos los cristianos, dice San Agustin, son un solo
cuerpo, y este cuerpo es la hostia de su sacrificio. Los dos cuerpos, mistico y natural,
son, por asi decirlo, dos partes de la misma victima. De ello se deduce que, tanto si
consideramos la Hostia perceptible como si consideramos la imperceptible, es
unicamente el Hijo de Dios quien se inmola a su Padre en el sacrificio sobre nuestros
altares®'4.

¢, Coémo podemos ser victimas con Jesucristo?;, Es esto simplemente un eslogan para cautivar
nuestra imaginacion, pero que nunca se traducira en la practica? No, el Padre Chaminade
tenia un significado preciso en mente.

El sacrificio exterior y cruento no es el unico del que Jesucristo es nuestro modelo en el
Calvario. El sacrificio interior de sumisién, de obediencia a la voluntad de su Padre,
nunca ha sido interrumpido. La naturaleza del sacrificio perpetuo de Jesucristo es su
perfecta sumision a la voluntad divina. El primer acto de este sacrificio fue decirle a su
Padre al venir al mundo: «Vengo a hacer tu voluntad». La continuacién de este sacrificio
durante su vida fue, como él mismo dijo, hacer lo que El queria.

La consumacion de este sacrificio fue decirle a Dios, al aceptar el caliz de su pasion:
«Padre, no se haga mi voluntad, sino la tuya»®°'S, y ser obediente a su muerte en la cruz.
La perpetuidad de este sacrificio en el cielo consiste en tener una sola voluntad con la
suya para reunirlos a todos consigo, si es posible, en el Padre perfecto, y en la tierra,
en depender de la sumisién de las criaturas, debida a la Soberana Majestad de Dios...
El sacrificio que El exige de sus criaturas, pues, debe ser interior, como el suyo en la
divina Eucaristia. Debe ser mas un sacrificio de su alma que de su cuerpo, mas el
sacrificio de sus inclinaciones naturales y sus deseos terrenales que de sus bienes
temporales, mas el sacrificio de su voluntad siempre sumisa a la voluntad divina,
siempre en completa conformidad con la voluntad del Padre, como la de Jesucristo®®.

Este sacrificio interior que debemos realizar se simboliza en el milagro de la
transubstanciacion.

Este milagro deberia producir en nosotros uno similar, es decir, la separacion de
nuestras malas inclinaciones y vicios de nuestra alma, a la que, podria decirse, estan
unidos como a su sustancia. La palabra de Dios obra el primer milagro en el Santisimo
Sacramento cada dia en nuestros altares. También obra el segundo, que es el fin del
primero, si somos obedientes y cooperamos con la gracia cuya plenitud esta en el
Santisimo Sacramento®"’.

Asi, dice el Padre Chaminade, «asi como Jesucristo es glorificado exteriormente por su
muerte e interiormente en su nueva viday, asi también «el cristiano fiel, unido a Jesucristo en

514 Chaminade, «Pratique de l'oraison mentale», cuaderno JJJ, pag. 48. Esta distincion del Padre
Chaminade refleja la hecha por los tedlogos escolasticos y por Santo Tomas. En cada sacramento
distinguian el “sacramentum tantum” (el signo, que se compone de la materia y la forma), el “res et
sacramentum” (el efecto inmediato y permanente, que es también un signo) y el “res tantum” (el fruto
espiritual final: la gracia). La realidad eucaristica a su vez era el signo o simbolo de una realidad
posterior, a saber, el Cuerpo Mistico de Cristo.

1% Lucas 22, 42.

516 Chaminade, «Méditations sur la Ste. Communion», Notas de instruccién: cuaderno gris, n.° 3, pags.
200-211.

517 Ibid., pag. 215.



139

su sacrificio, debe estar muerto y vivo al mismo tiempo... Debe estar muerto para el mundo y
para todo lo débil y corruptible de su persona; debe vivir en Jesucristo solo para Dios»°'8,

Exteriormente, debe ser como la victima de la Antigua Ley, e interiormente como la
victima de nuestra salvacion bajo las especies sacramentales. Los primeros fueron
atados al altar, insensibilizados, masacrados y quemados en el holocausto. Este es el
modelo de nuestro sacrificio en lo exterior. El segundo, sin dar sefales de vida, vive,
sin embargo, la vida de Dios. Este es nuestro modelo en lo interior®™.

D. Matrimonio

Este capitulo no estaria completo sin una ultima palabra sobre el sacramento del Matrimonio.
El Padre Chaminade era conocido por su trabajo con jovenes, y en el transcurso de esta
labor, tuvo que impartirles frecuentemente instrucciones sobre sus deberes cristianos, entre
ellos los del matrimonio. Entre sus notas se encuentran varias instrucciones extensas y muy
practicas sobre el matrimonio, pero el Padre Chaminade deseaba ir mas alla de una simple
lista de recomendaciones. Queria inculcar en estos jovenes una idea elevada de la sublimidad
del matrimonio y, para ello, invocé la doctrina del Cuerpo Mistico. "El matrimonio", dice, "s6lo
es grande en la Iglesia, esposa de Jesucristo: es grande solo para los fieles, que son los
miembros que surgen de la union de Jesucristo con la naturaleza humana en el Cuerpo
Mistico de Jesucristo, porque la grandeza de este sacramento, augusto misterio de la
Encarnacion, produce sus admirables efectos sélo en los hijos de la Iglesia Catdlica®?.

El matrimonio es el emblema simbdlico de la alianza de Jesucristo con su Iglesia. De
este principio fructifero fluyen naturalmente todos los deberes que debemos cumplir.
Miren, hijos mios, el compromiso que van a asumir. Asi como Jesucristo es Cabeza de
su Iglesia, el hombre es cabeza de su esposa. Deben ser, pues, para ella, el modelo de
todas las virtudes cristianas®?".

Ademas,

Si Dios les da hijos, no es para que los adopten como hijos suyos, pues sus hijos seran
llamados y seran, de hecho, hijos de Dios °%2.

dkkkkhkkhkkkhkhkhkhhkhhkhk

518 Chaminade, «Sur I'Assistance au St. Sacrifice de la Messe», Notas de instruccién: cahier cartonné,
num. 4, pags.15-16.

519 Ibidem.

520 Chaminade, «Le Mariage», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées, carpeta nim. 3, pags.
171-172.

521 Chaminade, «Du Mariage», Notas de instruccién: cahier gris, num. 5, pag.115b [EP 111,122].

522 Chaminade, «Le Mariage», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées, carpeta num. 3, pag.
170.



140

El tratamiento que el Padre Chaminade da a los sacramentos en sus escritos es mas ascético
que teoldgico. Se preocupa menos por los problemas técnicos de los sacramentos que por
su funcién como canales de la «corriente de gracia» del Cuerpo Mistico. Por lo tanto, la
definicién de los sacramentos en general, su niumero, efectos y necesidad recibieron de él
solo una consideracion superficial. Se siente mas en su elemento cuando considera las
funciones individuales de los sacramentos. Encontré que la atribucion de Santo Tomas a cada
sacramento de un caracter especial.

La gracia para uno de los periodos o estados de nuestra vida espiritual, en perfecta
concordancia con su vision del desarrollo integral de nuestra vida espiritual, que describid
como corporal y adopté como propia. Tres sacramentos en particular, por su importante papel
en el crecimiento del Cuerpo Mistico, se repiten en sus escritos: el Bautismo, la Confirmacion
y la Sagrada Eucaristia.

El Bautismo era, en cierto modo, el sacramento predilecto de los miembros de la Escuela
Francesa, quienes veian en él resumida toda su vision de la vida espiritual. Su preocupacion
por él constituia una verdadera «devocién al Bautismo», término que Bremond utilizaba para
referirse a su afan por propagar e inculcar el conocimiento de sus ceremonias y significado.

El Padre Chaminade compartia esta predileccién. Con estos escritores de la Escuela
Francesa, insistio en el Bautismo como una regeneracion que distingue entre nuestro ser
natural, que recibimos al nacer, y nuestro ser sobrenatural, que se perdié en Adan y que debe
sernos restituido en el Bautismo. Esta gracia de regeneracion tiene su efecto Unicamente en
el alma. La regeneracion del cuerpo, que constituye la obra fundamental de la vida espiritual,
debe realizarse lenta y dolorosamente con la ayuda de las gracias recibidas en el Bautismo.

El Bautismo tiene un doble efecto. Por él morimos al pecado y comenzamos a vivir la vida de
la gracia. Esta vida y muerte espiritual es, como sefala San Pablo, una participacién en la
muerte y resurreccion de Cristo. Ademas, se simboliza en las mismas ceremonias del
Bautismo, pues somos "sepultados" bajo las aguas del sacramento y resucitamos de ellas
como de nuestra tumba para vivir la nueva vida de la gracia. Este doble efecto da lugar a una
doble obligacion: morir al pecado y vivir la vida de la gracia.

La excelencia del Bautismo reside en que nos hace hijos de Dios y hermanos, miembros y
coherederos de Jesucristo. Por el Bautismo nos unimos a Cristo y comenzamos a vivir la vida
misma de Cristo.

Mientras que el Bautismo es el injerto que nos une a Cristo, la Confirmacion es el sacramento

que fortalece y consolida este injerto. El Bautismo nos situa en el estado de la Santa Infancia,
pero la Confirmaciéon nos hace madurar en la vida espiritual. Es el sacramento de la
perfeccion, pues purifica, limpia, santifica, perfecciona y consagra el alma, a la vez que la
hace fuerte, generosa y capaz de llevar su cruz.

La Sagrada Eucaristia, que es el sacramento mas importante para el metabolismo espiritual
del Cuerpo Mistico, puede considerarse, en primer lugar, como un sacramento y, en segundo
lugar, como un sacrificio.



141

Como sacramento, es la consumacion de la unidn con Cristo que recibimos en el Bautismo,
pues por el Bautismo nos unimos a Cristo en espiritu, mientras que en la Sagrada Eucaristia
nos unimos a El segun la carne. Dado que el Cuerpo Mistico esta constituido por la unién de
la humanidad de Cristo con sus miembros, esta unidon alcanza su maxima intimidad en la
recepcion de la Sagrada Eucaristia. La comunién espiritual, o el deseo de comulgar, es una
practica loable cuando no podemos comulgar, pero nunca puede sustituir la recepcion misma
de la Comunidn, que es tan necesaria para nuestra vida espiritual como lo es el alimento
ordinario para nuestra vida corporal.

Al considerar el Sacrificio de la Misa, el Padre Chaminade solia sefialar que los miembros del
Cuerpo Mistico son sacerdotes y victimas con Cristo. Son sacerdotes, no en el mismo sentido
ni por los mismos medios que el ministro ordenado de la Iglesia, sino en vista de su unién con
Cristo por el Bautismo. El sacerdote en el altar los representa tanto a ellos como a Cristo, y
ellos ofrecen el sacrificio, lo consagran y comulgan en él porque estan unidos a él como
miembros del Cuerpo Mistico. Del mismo modo, son victimas del Sacrificio. EI Padre
Chaminade distingue entre la victima exterior, Cristo, y la interior, el Cuerpo Mistico de Cristo.
Estos miembros deben traducir su sacrificio en algo practico mediante su sumision a la
voluntad divina, imitando a Cristo en el Santisimo Sacramento.



142

Capitulo 7

LAS VIRTUDES TEOLOGALES Y EL CUERPO MiSTICO

ESQUEMA

I. Las Virtudes Teologales en General.
A. Limites de la Consideracion del Padre Chaminade:
Coémo las Virtudes Teologales Sirven como Medio para la Union con Cristo.
1. Mantienen nuestra Unién con Cristo.
2. Aumentan nuestra Unién con Cristo.
B. Paralelismo entre los Sacramentos y las Virtudes Teologales.
Il. Las Virtudes Teologales en Particular.
A. Fe.
1. Por la Fe, Cristo es Concebido en Nosotros.
a. Ejemplo de Maria.
b. Comparacién con la Eucaristia.
2. Definicion de Fe.
a. Fides Informis et Fides Formata.
b. "Fe en Jesucristo".
3. Cémo la Fe nos Une a Cristo.
B. Esperanza.
1. Justificacion por la esperanza.
2. Definicion de la esperanza.
3. Fundamento de la esperanza.
a. Resurreccion.
b. Ascension.
C. Caridad.
1. Definicion de la caridad.
a. Primacia de Dios.
b. Consecuencia teocéntrica.
2. La caridad nos une a Cristo.
a. El Espiritu Santo es el principio de este amor.
b. Somos lo que amamos.
3. La caridad y las demas virtudes teologales.
a. La caridad informa y perfecciona la fe y la esperanza.
b. La caridad depende de la fe y la esperanza.
[ll. La oracion de fe.
A. Paralelismo entre la insistencia en el bautismo y la insistencia en la fe.
B. Elevacion y adhesion en la escuela francesa.
1. Elevacion: Adoracion a Dios sobre nosotros.
2. Adherencia: Realizacion de Dios en nosotros.
a. Abandono a la influencia del Espiritu Santo.
b. Busqueda de nuestro "estado".
c. Pasos para la adhesién: Peticion, Ratificacion, Exposicién y Servidumbre.
C. La oracion de fe.
1. Meta: Igual que la de la adhesién: Transformacién completa en otro Cristo.
a. Se logra mediante el abandono al Espiritu de Cristo.
b. Adoracién en espiritu y en verdad.
2. El Método del Abandono: La Fe.



143

a. Fe Objetiva y Subjetiva Comparada con la Luz del Sol y su Recepcion por el Ojo.
b. Demostracion de este Método.
3. Todas las Verdades de la Fe deben Considerarse en Cristo:
per ipsum, cum ipso, et in ipso.
4. El Papel de Maria en la Oracion de Fe.
D. La Oracién de Fe: una Oracion de las Tres Virtudes Teologales.
1. La Fe Viva Incluye Esperanza y Caridad.
2. La Imagen de Dios Impresa en Nosotros en Nuestras Tres Facultades Principales:
Intelecto, Voluntad y Memoria.
a. Fe: llumina la Mente.
b. Esperanza: Recuerda los Beneficios de Cristo.
c. Caridad: Sana la Voluntad.

khkkhkkhkkhkk

Cada uno de los tres capitulos anteriores ha establecido un nuevo paralelo entre el cuerpo
natural del hombre y el Cuerpo Mistico de Cristo. El cuerpo natural tiene una madre; también
la tiene el Cuerpo Mistico. El cuerpo natural tiene un alma; también la tiene el Cuerpo Mistico.
El cuerpo natural tiene venas y arterias que llevan la sangre vivificante a todas sus partes. El
Cuerpo Mistico también tiene sus canales, los Sacramentos, que llevan la gracia a todos sus
miembros. Pero al tratar la labor de las virtudes teologales en el crecimiento del Cuerpo
Mistico, el Padre Chaminade no establece mas paralelismos con el cuerpo natural para
explicarlo. Simplemente afirma:

También puede decirse que esta union se forma por la fe, la esperanza, la caridad y la
palabra de Dios. Recibimos estas virtudes de Jesucristo, quien nos las da para que
podamos unirnos a El y habitar en El y El en nosotros®2.

Sin embargo, el Padre Chaminade las explica en términos de otra figura de nuestra unién con
Jesucristo: la de un templo®?*. En esta figura, Cristo se compara con la piedra angular y
nosotros con las demas piedras. El cemento que une estas piedras, dice el Padre Chaminade,
son las virtudes de la fe, la esperanza y la caridad.

El cemento que une todas las piedras de este templo es la fe, la esperanza y la
caridad®?.

Pero para continuar el paralelo con un cuerpo natural, podriamos tomar prestado de un autor
moderno®%® cuya comparaciéon puede adaptarse a la doctrina del Padre Chaminade, y decir
que estas virtudes forman los musculos, tendones y nervios del Cuerpo Mistico. La funcién
del sistema nervioso es llevar los impulsos desde la cabeza a todos los miembros. De igual
manera, la fe ilumina a los miembros del Cuerpo Mistico con la verdad divina e imprime en
ellos la imagen de Cristo, el Verbo de Dios. Los musculos y tendones del cuerpo tienen una
doble funcion: fortalecerlo y unirlo firmemente. La esperanza es la virtud que fortalece nuestra
union con Cristo por la seguridad que da de sus promesas, y la caridad une firmemente a
todos los miembros en una unién de amor.

523 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, p. 43.

5242 Cor 6, 16.

525 Chaminade, «Le Chrétien, temple de Dieu», Notas de instruccién: cahier gris, no. 3, pag.188.
526 Charles Grimaud, Lui et nous: Un seul Christ (Paris: Pierre Tequi, 1937), pp. 94-98.



144

I. Las Virtudes Teologales en General

De nuevo debemos sefalar los limites de la doctrina del Padre Chaminade. Su tratamiento
de estas virtudes, aunque inspirado en una solida teologia, fue ascético en su desarrollo. No
se ocupa de las cuestiones de su objeto, su sujeto, su acto, su fin o su relacién con las demas
virtudes cristianas desde un punto de vista especulativo. Se ocupa de ellas unicamente como
medio para la unién con Cristo. Busca explicar Unicamente como «mediante la fe viva, o por
la fe, la esperanza y la caridad, lo aceptamos y lo poseemos»°?’.

«¢ No estan todos los hombres llamados a esta union divina?», pregunta. Responde con otra
pregunta: «¢No estan todos los hombres llamados a la fe, la esperanza y la caridad, que son
sus tres vinculos?»%28, «Toda vuestra felicidad», dice en otro lugar, «deberia residir en vuestra
union con Nuestro Sefior Jesucristo por la fe y el amor»®?°, Explica en resumen cémo el
ejercicio de estas tres virtudes se reduce a la unién con Cristo.

La fe nos proporciona una amplia participacion en la sabiduria divina; la esperanza, una
certeza de bienaventuranza producida por el Espiritu Santo; la caridad, el amor de Dios
que inflama el corazén. Estos tres pueden reducirse a uno solo: la sabiduria amorosa
que ilumina la mente, tranquiliza la memoria y llena el corazén de santas delicias. Todos
estos bienes estan incluidos en la posesién de Jesucristo®®.

Pero las virtudes teologales no solo son un medio para mantener nuestra unién con
Jesucristo; también ayudan a aumentar la intimidad de esta unién. "; Qué medios tenemos",
pregunta el Padre Chaminade, "para mantener e incluso aumentar en nosotros la unién total
con Jesucristo?". "Tenemos", responde, "la fe, siempre intimamente unida a la esperanza, y
la caridad"s®'. Y esta afirmacion es la sintesis de toda su doctrina sobre las virtudes
teologales. Para él, son el camino hacia una mayor unién con Jesucristo.

Pero antes de considerar estas virtudes en particular, conviene sefalar cierto paralelismo que
tienen con los sacramentos, pues al mostrar la relacién entre estas tres virtudes y las
Personas de la Santisima Trinidad, el Padre Chaminade implica una relacién entre ellas y los
tres sacramentos tratados en el capitulo anterior. Afirma:

El Padre traza su imagen en nosotros por la fe; nuestra alianza con Jesucristo es el
fundamento de nuestra esperanza; y la inhabitacion del Espiritu Santo inspira la caridad
en nosotros®?,

Ahora bien, el sacramento por el cual la imagen de Dios se dibuja por primera vez en nosotros
es el Bautismo, que esta intimamente asociado con la virtud de la fe. La esperanza es una
virtud estabilizadora que fortalece nuestra unién con Cristo por la fe, asi como el sacramento
de la Confirmacion perfecciona la gracia del Bautismo y nos hace cristianos fuertes y

527 Chaminade, «Notes sur I'amour de Dieu», cuad. HHHH (Roma: Archivos SM, Caja 20) [EP VII,36].
528 Chaminade, «De la Transfiguration de J.-C.», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées,
carpeta no. 3, pag. 66. [EP Il,75].

529 Cartas de M. Chaminade, lIl, n.854, p. 641, a Mouchet.

530 Chaminade, «De la trés Sainte Trinité», Notas de instruccién: cahier gris, n.1, pag.207. [EP 11,211].
531 Chaminade, «De la pratique de l'union a Jésus-Christ», Notas de instruccién: grandes feuilles
détachées, carpeta num. 3, pag. 22 del suplemento. [EP 11,108].

532 Chaminade, «De la Mort des Justes», Notas de instruccion: cahier gris, nim. 6 (Roma: Archivos
SM, Caja 9), p. 70. [EP III,165]



145

perfectos. La caridad y la Eucaristia van de la mano, pues en ambos medios de union con
Cristo, es el Espiritu Santo, el amor sustancial del Padre por el Hijo, quien nos une a Cristo y
entre nosotros en Cristo. Para caracterizar mejor esta relacién, podriamos hacer una
distincion teoldgica y decir que mientras la formacion del Cuerpo Mistico ex parte Dei tiene
lugar mediante los sacramentos, esta formacion, ex parte hominis, ocurre mediante las
virtudes teologales®*.

Il. Las Virtudes Teologales en Particular
A. Fe

Por la fe, Cristo es concebido en nosotros. En la Encarnacién, dice el Padre Chaminade,
Maria «se asocio a la eterna fecundidad del Padre por su fe viva, junto con una caridad
inconcebible, y engendré la humanidad con la que su adorable Hijo se digné revestirse». "La
fe", continua, "nos permite también concebir a Jesucristo en nosotros: 'Cristo habita por la fe
en vuestros corazones'...%* 'dio el poder de hacerse hijos de Dios a los que creen en su
nombre...”®. “Como Maria por su fe concibié a Jesucristo en el orden natural, también
nosotros podemos verdaderamente concebirlo en el orden espiritual por nuestra fe"*%.
Durante una conferencia dada hacia el final de su vida, el Padre Chaminade en respuesta a
la pregunta, ";,Cémo se recibe a Jesucristo?" responde: "Por la fe que uno tiene en El. La fe
y la esperanza son las dos manos del alma®¥’. De nuevo, en un ensayo sobre la oracion
mental, atribuye el mismo poder a la fe:

La fe multiplica los Cristos del Sefior; es la fe la que nos incorpora a Jesucristo, la que nos
hace miembros vivos del Cuerpo Mistico®%,

Para explicar mejor su punto, el Padre Chaminade compara nuestra uniéon con Cristo por la
fe con nuestra unién con Cristo en la Eucaristia.

No creas, hijo mio, que si atribuyo tan maravillosos efectos a la fe, excluyo la recepcion
de la Sagrada Eucaristia. Al contrario, es por la comunién con Jesucristo como victima
inmolada en la Cruz que todos estos cambios milagrosos se producen en las almas
cristianas. Pero siempre es la fe la que nos permite nutrirnos de la carne sagrada y la
sangre preciosa de Jesucristo; es por la fe que nuestra vida se convierte en la vida de
Jesucristo.

Cuando cesa la union sustancial en quien ha comulgado, la fe mantiene una unién moral
entre su voluntad y la de Cristo tan intima que no es de extrafar que exista. Hay
influencias reciprocas que constituyen una auténtica comunion espiritual®®.

533 Esta es la distincién que hace F. Juergensmeier en Il Corpo Mistico di Cristo come principio dell'
Ascetica (Brescia: Morcelliana, 1945), pags. 167-180.

534 Ef 3, 17.

%% n 1, 12.

536 Cartas de M. Chaminade, V, n.1271, pag. 349. A M.Perrodin

537 "Notes des Conférences du Bon Pére Chaminade: 4 de mayo del 27 de agosto de 1843. & Ste.
Anne; notas de Bonnefous, pag. 70.,0.c.

538 Chaminade, "Oraison de foi et de présence de Dieu", cuaderno EEE (Roma: Archivos SM, Caja 19),
p.164., o.c.

539 Letras de M. Chaminade, V, n.1269, pags. 342-344.



146

Esta virtud de la fe, que mantiene e incluso incrementa nuestra uniéon con Cristo como
miembros de su Cuerpo Mistico, es definida por el Padre Chaminade de la siguiente manera:

La fe es una luz que Dios envia a nuestras almas, mediante la cual creemos firmemente
en Dios y en todo lo que El ha revelado, incluso cuando no lo entendemos®¥.

Los tedlogos distinguen dos tipos de fe: fides informis y fides formata®'. La fides formata es
la fe informada y perfeccionada por la caridad, mientras que la fides informis es la fe que
carece de esta perfeccion. Solo la fe perfeccionada por la caridad tiene el poder de
incorporarnos a Cristo y de mantenernos como miembros vivos del Cuerpo Mistico.

Sin duda, la fe debe estar animada por la caridad. La fe no solo debe ser una luz en la
mente, sino también en el corazén. En la fe debe haber una disposicion del corazon:
amor a la verdad. Por eso debes saborear lo que crees. San Pablo nos dice®*? que es
la fe del corazon la que nos justifica®*.

La fides informis, o fe imperfecta, sin embargo, tiene el poder de mantener nuestra unién con
Cristo una vez establecida, pero no es una unién viva. Por una fe imperfecta, ciertamente
seguimos siendo miembros del Cuerpo Mistico, pero somos miembros inertes y paralizados.

El Espiritu Santo est4, por asi decirlo, fuera del corazén de quien esta en pecado mortal.
Sin embargo, el pecador que cree continla unido a Jesucristo, pero como un miembro
paralizado®*.

Ademas, al tratar la fe, al Padre Chaminade le resulta imposible abstraerse de las
circunstancias histéricas y tratarla unicamente como una virtud. Mas bien, la integra
inmediatamente en el plan divino tal como lo concibe la escuela francesa de espiritualidad,
pues nuestra justificaciéon, que se logra por la fe, no puede explicarse plenamente excepto a
la luz de la caida del hombre y del plan de Dios para su redencién. Y como fue la voluntad de
Dios de que nuestra salvacion se cumpla por medio de Jesucristo, sehala el Padre
Chaminade, es la «fe en Jesucristo» la que justifica.

Desde esta lamentable caida, la fe en Jesucristo ha sido indispensable para la
salvacion, de modo que quien no ha creido en El no se ha salvado®®.

Explica:

Pero quisiera saber qué es la fe intrinsecamente, la fe en si misma. La fe es esa intima
adhesion del alma a la promesa que Dios hizo a Adan de que su Hijo se haria hombre
para salvar a la humanidad. Pues Adan habia perdido para si mismo y para su
posteridad la felicidad eterna y merecio, por su pecado de desobediencia al Creador,
todos los terribles efectos de su justicia. La promesa de un Dios es tan inamoviblemente
subsistente como Dios mismo. Por lo tanto, creer en Jesucristo es admitir a Jesucristo
en el alma, porque la promesa de un Dios es una realidad. Quien tiene plena confianza

540 Chaminade, «Des Vertus», Notas de instruccién: grandes feuiles détachées, cta n.° 3 [EP 11,87].
541 Cfr. Summa Theologica, Il Il, Ques. 4, arts. 3y 4.

%42 Gal 5, 6.

543 Retiro de 1827: notas de Marres, p. 12.

544 Chaminade, «Pratique de I'oraison mentale», cuaderno JJJ. pag. 21., o.c.

545 Chaminade, «Méthode d'oraison sur le symbole», cuaderno EE, pag. 60., o.c.



147

en ella, actua por ella como si estuviera en si mismo. Por eso los antiguos fueron
justificados por su fe. Los cristianos también se salvan por su fe en el cumplimiento de
la promesa®®.

En el retiro de 1818, el Padre Chaminade explica extensamente cémo la luz de la fe nos une
a Cristo. Muestra que la luz de la fe es la Palabra de Dios y como, cuando la luz de la fe
penetra en nuestra alma, es en realidad la Palabra de Dios que mora en ella. Si bien la cita
es extensa, no podemos dejar de citarla integramente:

La fe es la conviccidon que tenemos de una verdad; la luz de la fe es el motivo que
produce esta conviccion. La luz de la fe humana es la razén, la palabra del hombre; de
ahi sus incertidumbres y todas sus imperfecciones. La luz de la fe divina, de la fe de
Dios, es la Palabra de Dios mismo; es la produccion eterna de todo el ser; es su Hijo;
es Jesucristo en cuanto Dios. Por eso, Jesucristo es llamado el Verbo, la Palabra de
Dios.

Cuando, pues, la luz de la fe penetra en nuestra alma, es la Palabra de Dios quien mora
en ella. Esto no es simplemente imaginacion. El Apdstol, es decir, el Espiritu Santo en
boca del apdstol san Pablo, nos lo ha revelado: «Cristo mora por la fe en vuestros
corazones»®*’.

No vemos a Jesucristo en nuestra alma cuando hacemos entrar la luz de la fe. De
hecho, no es como hombre, tal como es en la Sagrada Eucaristia, que mora en ella,
sino como la Palabra de Dios. Pero si no lo vemos alli, sentimos todas las cualidades
que El se atribuye. «Yo soy», dice nuestro Sefior, «el camino, la verdad y la vida»®*.
De hecho, por la luz de la fe y la fe que esta produce en nosotros, llegamos a conocer
la verdad de Dios, verdad; Nos anima, es nuestra vida, vida; nos muestra lo que
debemos hacer, el camino que debemos seguir, camino.

Si la luz de la fe es la Palabra de Dios; si gracias a ella la adorable Palabra cobra vida
en nosotros; entonces comprendemos que la fe, la conviccion que resulta de esta luz,
es precisamente la unién de Jesucristo con nosotros, una unién que llega hasta
transformarnos en Jesucristo. Por la fe, de hecho, como hemos visto, nuestra mente
iluminada ya no piensa sino como Jesucristo piensa. Es Jesucristo quien se une a
nuestro corazon; por la fe, nuestra voluntad guiada ya no actua sino como Jesucristo
actua; es Jesucristo quien se unié a nuestra voluntad. Asi se forma en nosotros el
hombre nuevo®,

Esta explicacion nos lleva inmediatamente a considerar la concepcion del Padre Chaminade
de la oracién mental como la "oracion de fe", un ejercicio mediante el cual ponemos nuestra
fe a trabajar para renovar y aumentar nuestra union con Cristo como miembros de su Cuerpo
Mistico. Pero antes de hacerlo, debemos considerar las otras dos virtudes teologales, pues
también desempefian un papel en la oracién de fe.

546 Chaminade, «De la foi qui justifie», Notas de instruccion: grandes feuilles détachées, carpeta num.
3, pag. 5 del suplemento.

54T Ef 3, 17.

%48 Jn 14, 6.

549 Retiro de 1818: notas de Lalanne (Roma: Archivos SM, Caja 10), pp. 48-51.



148

B. Esperanza

Nuestra justificacion es por la fe. Sin embargo, también somos justificados por la esperanza.
"La esperanza", dice el Padre Chaminade, "tiene por objeto llegar a ser santos y virtuosos,
que es lo que significa el valor justificado"®.

La verdadera esperanza es la que se funda en la fe, especialmente, dice el Concilio de
Trento (sesion 6, capitulo 7)%®" sobre el articulo que establece que el pecador es
justificado por la gracia del Salvador; es decir, que la esperanza tiene por objeto llegar
a ser justa, llegar a ser santa y virtuosa, porque eso es lo que significa la palabra
justificado®2.

Esta accion justificadora de la esperanza nace de la confianza que nos inspira. El padre
Chaminade define la esperanza "como un don de Dios por el cual esperamos con confianza
los beneficios que Dios ha prometido"©3.

Esta confianza se convierte en el pilar, el soporte indestructible de nuestra unién con Cristo,
que comienza con nuestra justificacion por la fe en el Bautismo, fortalece nuestra esperanza,
consolidando cada paso hacia una unién mas perfecta como base sdlida para el siguiente.

Esta confianza que la esperanza nos inspira se basa en dos motivos principales: la
Resurreccién y la Ascension. La resurreccion de Cristo es la promesa de la nuestra.

Sin duda, la resurreccién del Hijo de Dios es la garantia de la nuestra. Todos, en cierto
modo, hemos resucitado con él. El se hizo hombre al encarnarse, y todos fuimos
crucificados en su crucifixiéon y muerte. De la misma manera, todos resucitaron con él
al salir de su sepulcro, y todos fueron establecidos con él a la diestra de su Padre al
ascender al cielo... La muerte, una vez conquistada por la Cabeza, debe ser finalmente
destruida en sus miembros. Un dia nos veremos obligados a renunciar a nuestros
cuerpos como la ballena entregé el cuerpo de Jonas®.

Segun el Padre Chaminade, llevamos dentro la prueba de nuestra esperanza. ";Estoy
animado por el Espiritu de Jesucristo?", pregunta. ";Soy realmente miembro del Cuerpo
Mistico de Cristo? ;Qué poder puede separarme de El, de su caridad, y al hacerlo robarme
el cielo, donde Jesucristo ya ha entrado como mi precursor?". No hay ninguno, concluye el
Padre Chaminade, pues "por la esperanza viva se nos ha permitido ver mas alla del velo" del
cielo. "Ya estamos en el cielo por nuestra parte mas noble, por Jesucristo, nuestra Cabeza".
Asi, por la esperanza, "hemos tomado posesion del paraiso en Jesucristo" °° y hemos hecho
nuestra unién con Cristo firme y duradera.

%0 Chaminade, «Des motives de la contrition», Notas de instruccién: cahier gris, num. 7 (Roma:
Archivos SM, Caja 9), p. 59.

%51 E| pasaje al que se refiere el padre Chaminade es: Nam fides, nisi ad eam spes accedat et caritas,
neque unit perfecte cum Christo, neque corporis ejus vivum membrum effificit. Cfr. Denzinger,
Enchiridion Symbolorum (Friburgi Bris-goviae: Herder, 1908), n.800.

%52 Chaminade, «De la contrition», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 4 (Roma: Archivos SM, Caja
9), p. 74. [EP III,66].

%53 Chaminade, «Des Vertus», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées. [EP 11,87].

554 Chaminade, «Sur la féte de I'Assomption de la Ste. Vierge», Notas de instruccién: cuaderno cartoné,
n.° 3, pags. 41-42. [EP 1V,123].

%55 Chaminade, «Sermon pour I'Ascension», Notas de instruccion: cahier gris, no. 3. [EP 111,43]



149

C. Caridad

El Padre Chaminade defini6 la caridad como «un don de Dios por el cual amamos a Dios por
si mismo sobre todas las cosas y al préjimo como a nosotros mismos por amor a Dios»%%. La
caridad es, ante todo, un don de Dios. Por ella, amamos a Dios solo porque Dios nos amo
primero. «Es Dios», dice el Padre Chaminade, «quien nos ama primero. Debemos
corresponder a este amor»®%. Este afan por asegurarnos el lugar de Dios como causa primera
de nuestro amor por El se deriva de su perspectiva teocéntrica y la consiguiente doctrina
tomista.

Una segunda consecuencia de esta perspectiva es su insistencia en que amemos a Dios solo
por si mismo. «¢Qué es el amor de Dios?», pregunta. «Es», responde, «amarle por si mismo
porque es infinitamente perfecto y amable»5%.

¢, Son ustedes miembros vivos de Jesucristo, animados por su Espiritu? En una palabra,
¢,aman a Dios? No, no es posible. No, hermanos mios, la indolencia, la frialdad y la
negligencia hacia las cosas del cielo no son compatibles con el amor de Dios. ¢ Es amor
cuando nos es indiferente estar lejos de El, sin el deseo de unirnos a El, temer el
momento que nos llama a EI? jAy, ni siquiera hemos comenzado a amar!®*

"El principio de la Caridad es el Espiritu Santo que llena nuestros corazones con ella." 5¢° Este
oficio del Espiritu Santo como principio del amor de Dios se desprende de su relacién con las
otras dos Personas de la Santisima Trinidad.

Un amor eterno une a las tres personas divinas. Este mismo amor que recibe de su
Padre, Jesucristo nos lo transmite, pues nos ama, como El mismo dice, como su Padre
lo ama. «Como el Padre me amo, yo también os he amado»®®'. El amor que El nos
exige es el mismo®%2,

Ahora bien, el amor sustancial del Padre por el Hijo es el Espiritu Santo; por lo tanto, dado
que el amor de Cristo por nosotros es el mismo que el amor del Padre por El, el principio de
estos dos amores es el mismo, es decir, el Espiritu Santo.

El alma se transforma en una llama de amor que la une con el Padre, el Hijo y el Espiritu
Santo y le permite gustar, por asi decirlo, momentos de vida eterna. Esta llama (el
Espiritu Santo) le hace vivir espiritualmente en Dios y disfrutar de la vida de Dios®.

«Vivir espiritualmente en Dios». Este es el efecto propio de la Caridad. «Unirnos a Dios y
transformarnos en El», pues «somos lo que amamos»°®*. Asi como por el conocimiento
incorporamos lo que sabemos y lo hacemos parte de nosotros, asi por el amor salimos de

556 Chaminade, «Des Vertusy, Notas de instruccion, grandes feuilles détachées, carpeta n.3, pag. 116.
%57 Retiro de 1822: Manuscrito de Burdeos, p.154.

558 |bid.

%59 Chaminade, «Sermon pour I'Ascension», Notas de instruccién: cahier gris, n.3,. [EP 111,41].

%60 Chaminade. «Sujets de méditation sur I'amour de Dieu», Notas de instruccién,cahier cartonné,
num. 5, pag. 18.

%1 Jn 15, 9.

62 Chaminade, «Sobre la parabola del presbitero, del levita y del samaritano», Notas de instruccién:
cuaderno cartoné, n.° 1, pag. 49.

%63 Chaminade, «De I'amour de Dieu», Notas de instruccién: cahier gris, n. 1, pag. 211.

564 Chaminade, «De I'union des bienheureux avec Dieu», Notas de instruccién. cahier gris, nim. 6.



150

nosotros mismos, uniéndonos a él y convirtiéndonos en el objeto de nuestro amor. Asi, por el
amor de Dios, salimos de nosotros mismos, nos unimos a él y nos transformamos en él.

Es propio del amor unir al que ama con el objeto amado. Su esencia es atraer corazones
y reducirlos a la unidad. De ahi la gran dignidad del alma que la caridad une a su Dios.
Participa, primero, de sus perfecciones, segundo, de su poder y, tercero, de su
naturaleza®®®.

El amor de Dios nos une a El y nos hace participes de todos sus atributos; en resumen, nos
asemeja a EI5%.

Es este oficio de la caridad, como principio de unién, el que hace necesario que la fe y la
esperanza sean informadas y perfeccionadas por ella antes de que puedan ejercer su propia
accion justificadora sobre nosotros. A menos que estén acompanadas por la caridad, las
demas virtudes son impotentes para unirnos a Dios.

Dios no se une propiamente al alma por el conocimiento, sino por el amor que se
desprende del conocimiento de Dios. Asi como el amor es la union del Padre y del Hijo,
asi también el amor es la union del alma con Dios®®’.

Por esta razoén, la caridad es la reina de las virtudes. «Las gobierna, las relaciona a todas con
su fin y les da su perfeccion»®®. Sin embargo, la caridad no reemplaza a las demas virtudes.
Las necesita tanto como ellas la necesitan.

La caridad subsiste con la fe y la esperanza. De hecho, no puede subsistir sin ellos,
pues aun no disfruta del objeto divino que ama y que aun no ve cara a cara. Solo puede
contemplarlo con los ojos de la fe y necesita la esperanza que le da alas para volar
hacia él como fin Unico y suprema felicidad del hombre. Pero ayudada por el aliento del
Espiritu Santo e inflamada por su ardor, se eleva por encima de si misma y se pierde
en el seno del Padre, para amarlo alli, aunque solo lo vea con los ojos de la fe, con el
mismo amor que los santos que lo contemplan claramente tal como es, con el mismo
amor que Dios se tiene a si mismo y que las Divinas Personas se tienen entre si®®°.

lll. La Oracion de Fe
A. Paralelismo entre la Insistencia en el Bautismo y la Insistencia en la Fe

Existe un sorprendente paralelismo entre el tratamiento que el Padre Chaminade da a los
sacramentos y su consideracion de las virtudes teologales. Si bien admite y demuestra que
la Eucaristia es el mayor de los sacramentos y el fin de todos los demas, el énfasis de su
doctrina recae en el Bautismo. Lo mismo ocurre con las virtudes teologales. Situa la caridad
en su papel propio como reina y suma de todas las virtudes, pero el énfasis de su doctrina
recae en la fe. ;A qué se debe esta anomalia? La respuesta reside en la escuela francesa

%65 Chaminade, «De I'amour de Dieu», Notas de instruccion, petites feuilles detachées, pag. 289..

566 «Notes des conférences du Bon Pére Chaminade»: 4 mai au 27 ao(t 1843 & Ste. Anne", notas de
Bonnefous, p. 10.

%67 Chaminade, «De I'amour de Dieu», Notas de instruccién, cahier gris.

%68 Chaminade, «Notes sur L'amour de Dieu», cuaderno HHHH, p. 27.

569 |bid., pags. 27-28.



151

de espiritualidad y su preferencia por los misterios del comienzo®”, los primeros actos y

estados del Verbo Encarnado. El Bautismo marca nuestra iniciacion en la vida divina; nos
sitla en el estado de la Santa Infancia, el primer estado del Verbo Encarnado. Pero si bien
los escritores de la escuela francesa desarrollaron e insistieron en la doctrina del Bautismo,
instituyendo asi una verdadera "devocion al Bautismo", no se preocuparon tanto por su
contraparte entre las virtudes teologales. Fue el Padre Chaminade quien insistio y desarrollé
el ejercicio de esta virtud, convirtiéndola en una de las notas caracteristicas de su doctrina
espiritual. Este desarrollo florecié en la "oracion de fe" del Padre Chaminade.

B. Elevacion y Adherencia en la Escuela Francesa

Para explicar mejor esta nota original, es necesario hacer una digresion y explicar la
"adoracién lirica" y la "adherencia", los elementos practicos de la espiritualidad de la escuela
francesa que refleja. La adoracion lirica o "elevacién" consistia en la adoracion completa a
Dios, Dios en si mismo, sin ningun elemento del yo. Era el ejercicio perfecto de la virtud de la
religion que exigia el teocentrismo. Esta elevacion debia lograrse mediante la "adherencia",
que se referia a Cristo en nosotros, mas que a Dios sobre nosotros. Cristo en nosotros, no
en nosotros para nosotros, sino en nosotros como mediador en quien encontramos el ejercicio
perfecto de la religion. Mediante la adhesiéon no debemos santificarnos mediante un ascetismo
rigido, sino realizar, mediante un abandono completo y activo a la influencia del Espiritu
Santo, lo que ya somos gracias a la inhabitacién divina®"".

Mediante la adhesién, cada uno debe buscar el «estado» de Cristo destinado para si mismo,
no con impaciencia, sino esperando la indicacion del Espiritu de Jesucristo; y su ejercicio
consiste en existir completamente por, con y en Cristo. La virtud no es deseable en si misma
ni para si misma, sino Unicamente en relacion con Cristo, porque esta virtud esta en Cristo y
por ella nos convertimos en «otro Cristo»®’2.

Hay cuatro pasos para la practica de la adhesion. El primero es la peticion. Asi como abrimos
la boca para recibir el Santisimo Sacramento, mediante la peticion abrimos el corazén para
recibir el Espiritu de Cristo. El segundo paso es la ratificacion. Se refiere al pasado. Es la
aprobacién de todo lo que Cristo ha hecho por nosotros y nuestra voluntad con El de hacer
lo que El quiera para nosotros. En tercer lugar, esta la exposicién, mediante la cual
desnudamos nuestras almas a la influencia del Espiritu Santo, como a los rayos del sol, para
que El nos imprima las virtudes de Cristo.

Finalmente, esta la servidumbre o nuestro completo abandono a la vida de Cristo. Los dos
primeros son actos que conducen al estado de exposicion que se consuma en la
servidumbre®’3,

570 Brémond, op. cit., pag. 517. Cfr. también pag. 67.
51 |bid., pags. 117 y ss.
572 |bid., pags. 131y ss.
573 Ibid., pags. 140 y ss.



152

C. La Oracién de Fe

El objetivo de la adhesion, nuestra completa transformacion en otro Cristo, era también el
objetivo de la oracion de fe del Padre Chaminade.

La oracion une el alma a Aquel que es omnipotente. La oracién transforma el alma en
otro Cristo. Pero no te engaries. Me refiero a la oracion de fe %4,

Esta «gran ventaja que obtenemos de la oracion mental», advierte el Padre Chaminade, «no
proviene de nuestra facultad de pensar, considerar, sentir, en una palabra, de ocuparnos,
sino de estar ante Dios y con Dios. Debemos creer que Dios obra en nosotros, aunque
insensiblemente®®. Resulta, como sefialaron los escritores de la escuela francesa antes que
él, de la actividad del Espiritu Santo en nosotros.

El alma, por si sola, es incapaz de hacer oracion mental. Debe abandonarse a la
direccién del Espiritu Santo de Dios, de modo que solo considere lo que El le inspira y
en la medida en que El le inspira, sacrificando asi sus propias luces para seguir
Unicamente la atraccion divina®’®.

Esta es pura doctrina beruliana. Para el Padre Chaminade, se resume en la expresion de San
Juan: «adorar en espiritu y en verdad»®"’.

¢ Qué es adorar a Dios en espiritu y en verdad? Es someterse a El interiormente en el
alma en vista de su grandeza. En esta adoracion esta el conocimiento de lo que El es
y esta el corazén que mueve la voluntad®8.

Adorar a Dios es reconocer su superioridad, su dominio sobre nosotros. Es reconocer
cuan grande es El y cuan digno es de gobernarnos. La criatura no solo debe reconocer
y amar este deber de sumisién. Eso es insuficiente. También debe ser practico. ;Qué
es adorar en verdad? Es practicar, poner en practica las érdenes dadas. Nuestro Sefior
practico esto tan bien que siempre se olvido de si mismo para ocuparse solo de la gloria
de su Padre®™.

Esta es, pues, la base de la oracion de fe del Padre Chaminade: abandono total a la direccién
del Espiritu Santo porque de la insuficiencia de nuestra razon para guiarnos en la vida
espiritual y de la incapacidad de El para guiarnos a la direccién del Espiritu Santo, para
consagrarse segun el ejemplo de Cristo, quien, como hombre, se entregd por completo a la
gloria de su Padre. Hasta este punto, el Padre Chaminade, en paralelo con la escuela de
Bérulle, los supera, pues no solo demuestra que debemos entregarnos a la direccion del
Espiritu de Cristo. «Tenemos en nosotros», dice, «la fuente de todas las gracias, bajo la
direccién del Espiritu de Cristo, sino que también demuestra a Jesucristo, que reside en

574 Chaminade, «Instruccion sobre la Castidad: 8 de junio de 1840» (Roma: Archivos SM, Caja 14),
pag. 17.

575 Chaminade, «Oraison de foi et de présence de Dieu», cuaderno EEE, p.169., o.c.

576 Chaminade, «Méthode d'oraison sur le symbole», cuaderno EE, p.39., o.c.

57 Jn 4, 24.

578 «Notes des Conférences du Bon Pére Chaminade»: 4 de mayo del 27 de agosto de 1843 en Ste.
Anne", notas de Bonnefous, p. 52., o.c.

579 Ibid., pag.54



153

nosotros y nos pertenece». Y «tenemos los medios para beber de esta fuente». El Padre
Chaminade, nos asegura que «Este medio es la fe»®,

¢,Como nos habla Jesucristo? jPor la fe! Escuchen, pues, la fe, recurran a ella. Pongan
en practica lo que les ensefia. De esa manera, haremos lo que Jesucristo nos dice que
hagamos®".

Cristo nos habla, pues, a través de su Espiritu, a quien escuchamos por la fe. Asi aconseja:

Si el Espiritu de Dios esta, por asi decirlo, en silencio... no nos queda mas remedio que
humillarnos, reconocer la pequenez, la fragilidad, la imperfeccién y la lentitud de nuestra
fe y pedir directamente a Dios un feliz aumento en ella®®2.

Al explicar como debemos ejercitar nuestra fe de esta manera, el Padre Chaminade explica,
en primer lugar, la distincion entre fe objetiva y subjetiva. La fe objetiva es la fe que proviene
de Dios e imprime su imagen en nuestra alma, asi como la luz del sol imprime sus imagenes
en nuestros sentidos. La fe subjetiva es la fe que esta en el alma, que recibe la luz de la fe
como el ojo recibe la luz del sol®®. Luego continua:

Siempre que queramos ver el sol, solo tenemos que volvernos hacia él, si nuestra vista
esta sanay clara, y abrir los parpados para que la luz pase a través de él e incida en el
ojo. De la misma manera, en la oracién mental, para permitir que la luz de la fe entre y
nos ilumine, no tenemos mas que volver nuestra mente hacia Dios y ofrecerla a El por
nuestra voluntad. Pero asi como el ojo debe ser lucido, sano y atento para ver, también
la mente debe ser ltcida, sana y atenta para percibir adecuadamente la luz de la fe®4.

"Y eso", dice el Padre Chaminade, "es todo el método de la oracion de fe". Esta, sefala, en
total conformidad "con ese principio teolégico que declara que la oracién mental es al mismo
tiempo obra de Dios y obra del hombre"8.

Explica y demuestra con mas detalle cdmo se debe poner en practica este método. En primer
lugar, "debemos considerar a Dios tal como la fe nos lo revela en sus diferentes atributos" vy,
al mismo tiempo, "su luz nos mostrara quiénes somos", nuestra humildad, pequefiez y
pecaminosidad, para que "nos apresuremos a revestirnos de Jesucristo". Luego, nos
volvemos "a considerar en El una de las verdades de la revelacion"®e.

Creemos en esta verdad; realizamos repetidos actos de fe en ella. Nos preguntamos
como Jesucristo a la santa mujer: ", Credis hoc? ¢ Crees esto?" °¢’. Y nos lo repetimos
hasta que podemos decir con cierta verdad: "jSi, lo creo!". Entonces nos lo aplicamos
y decimos: "Si creo eso, ¢qué debo hacer, qué debo pensar? Lo que debo pensar y
hacer, ¢lo hago ahora, lo pienso ahora? ;He creido siempre en esta verdad? ;He
actuado siempre conforme a ella?". Y revisamos nuestras faltas pasadas. Es asi como
la fe despierta en nosotros y nos penetra. llumina nuestra mente, reconforta nuestro

%80 Cartas del P.Chaminade, Ill, n.598, A M.Etignard.

581 Retiro de 1827: notas de Chevaux,

%82 Chaminade, «Método de oracién sobre el simbolo», Cuaderno EE. , o.c.
%83 Retiro de 1818: notas de Lalanne, pags. 52 y siguientes.

%84 |bid., pags. 54-55.

585 |id., pag. 55.

%86 |bid., pags. 55-57.

587 Jn 11, 27.



154

corazon y fortalece nuestra voluntad; y nos lleva a sentimientos fervientes y buenas
resoluciones®®.

En otro retiro, el Padre Chaminade da un ejemplo de lo que quiere decir:

Tomemos como ejemplo el misterio de la Encarnacion. Si realmente creemos que
Jesucristo es Dios, eternamente engendrado en el seno de Dios, que descendio a la
tierra, que asumié nuestra naturaleza, que por el Bautismo nos incorporamos a
Jesucristo, si creemos esto, estimaremos y respetaremos nuestro caracter de cristianos
y temeremos hacer algo indigno de un cristiano®®°.

No debemos considerar estos puntos de fe como verdades abstractas, como principios frios
y especulativos de la vida interior. Deben considerarse siempre y unicamente en relacion con
Jesucristo, quien es para nosotros el modelo de todos ellos. Asi, el cuerpo de esta oracién se
compone de estas tres partes:

La primera consiste en considerar a Nuestro Salvador Jesucristo en relacion con el tema
de la meditacion y reconocerlo debidamente.

En la segunda debemos hacer tres cosas:

1) Convencernos de que lo que hemos considerado en el primer punto es de gran
importancia.

2) que lo necesitamos.

3) y pedirlo a Dios con fervor.

El tercer punto consiste en tomar resoluciones firmes®®.

Y el Padre Chaminade afade en una nota: «El método que implica este primer punto es el
mas correcto. Debemos ser la imagen de Jesucristo; sus acciones deben ser el modelo de
las nuestras. Para hacer una copia, primero hay que echar un vistazo al original»®®".

Esta «explicacion completa», dice el Padre Chaminade, «se puede reducir a tres puntos: per
ipsum, cum ipso, et in ipso»%2. Por El, porque nuestra oracion de fe es presentada a Dios
por Jesucristo como nuestro mediador; con El, porque es lo mismo que su oracién, es la
oracién del Espiritu Santo en nosotros; y en El, es decir, unidos a El como miembros del
Cuerpo Mistico.

per ipsum: Jesucristo es el uUnico mediador; cum ipso: debemos estar unidos a
Jesucristo por su Espiritu, entrar en sus disposiciones y depender de El en todo lo que
hacemos; in ipso: unidos a Jesucristo como sus miembros®®,

Finalmente, al desarrollar su oracién de fe, el Padre Chaminade no olvida el principio
fundamental de su doctrina espiritual, explicado en los capitulos tres y cuatro: que nuestro
crecimiento en Cristo es asunto de su Madre, asi como de su Espiritu. Por lo tanto, su oracion
de fe no es solo una oracion por, con y en Jesucristo, sino también a, con y por Maria.

%88 Retiro de 1818: notas de Lalanne, pags. 57-58.

%89 Retiro de 1827: notas de Marres, p. 18.

590 Chaminade. «De I'oraison mentale: De la méditation ou Oraison de Discours», cuaderno GGGG.
59 |bid.

92 Chaminade, «Notes sur la priére», Notas de instruccién: grandes feuilles détachées, carpeta nim.
3, pag. 110.

%93 Ibid.



155

Me refiero a la oracion de fe, oracion en el nombre de Jesucristo, oracién a Maria, con
Maria y por Maria®®.

Con su ejemplo y mediacién, Maria coopera con el Espiritu Santo en la formacion de Cristo
en nosotros mediante la oracién de fe, tal como cooperd con El en la formacion del Verbo
Encarnado en su seno.

D. La Oracion de Fe:
Una Oracion de las Tres Virtudes Teologales

Sin embargo, la oracion de fe del Padre Chaminade no depende solo de la fe. La fe que él
tiene en mente es una fe viva que incluye las demas virtudes teologales®®, de modo que la
oracion de fe es en realidad la oracién de fe, esperanza y caridad.

La oracién mental debe realizarse segun las inspiraciones de la fe, con la confianza de la
esperanza y la devocién de la caridad. Es mediante estas tres condiciones que el hombre
terrenal se transforma finalmente, mediante la oracion mental, en un hombre de Dios y una
imagen fiel de Jesucristo®®.

La impresion de esta imagen de Dios en nosotros es, segun la expresion de los Padres,
hacerlos semejantes a Dios (deiformes). Para producir esta imagen de Dios en nosotros es
necesario que las principales facultades de nuestra alma estén completamente imbuidas de
Dios: nuestra memoria de sus beneficios, nuestra razén de su conocimiento y nuestra
voluntad de su amor®’. Inmediatamente se hace evidente el papel de las tres virtudes
teologales: la esperanza recuerda sus beneficios, la fe infunde su conocimiento y la caridad
Su amor.

Esta impresion nunca es completa si la razén no esta perfectamente iluminada, segun
su capacidad, con el conocimiento de Dios, que es la verdad suprema; si la voluntad no
esta completamente conmovida por el amor de su suprema bondad; y si la memoria no
esta plenamente absorta en la contemplacién y el recuerdo de su felicidad®®.

Adan, por su pecado, perdi6 las perfecciones divinas que Dios habia otorgado a estas tres
facultades. "Perdio su felicidad, cayé en la oscuridad y se volvio sujeto a la concupiscencia
y al pecado"*®. Pero la oracién de fe, mediante las tres virtudes teologales, restaura estas
u u [o u Vi uev i ios.
facultades a su perfeccion y nuestra alma se convierte de nuevo en la imagen de Dios

Cuando uno reza la oracién de fe, su intelecto emerge de su oscuridad. Se ilumina con
la luz divina y se convierte en un espiritu que ve como Dios ve, iluminado como Dios
es... La voluntad recibe el ardor de su amor; se vuelve pura, santa, libre de
imperfecciones y similar a la voluntad de Dios, que ama solo el bien y desea solo lo que

94 Chaminade, «Instruccién sobre la castidad»: 8 de junio de 1840, pags. 17-18.

595 Cfr. supra, nota 527.

5% Retiro de 1818: notas de Collineau., o.c.

597 Retiro de 1818: notas de Lalanne, p.38.,0.c.

598 Chaminade, «Oraison de foi et de présence de Dieu», cuaderno EEE, p.174

599 Retiro de 1821: notas de Fidon, cuaderno GG (Roma: Archivos SM, Caja 19), pag. 25.



156

es santo... La memoria se ocupa de la felicidad de los santos... y participa ya aqui en la
tierra de la bienaventuranza del cielo®®.

Asi volvemos al resumen del trabajo de las tres virtudes teologales dado al comienzo de este
capitulo®.

Bien podemos imaginar las palabras del Padre Chaminade al Padre Leo Meyer dirigidas a
sus lectores en general: "Entra en el hermoso camino de la oracién mental”, la Oracion de fe.
Por ella, «que estéis siempre mas intimamente unidos a Jesucristo»; por ella, que «vivais
para Dios en Jesucristo»®%2,

khkkkkkhkkhhkhkhhkhhkhhkx

Aunque al explicar las virtudes teologales y el Cuerpo Mistico, el Padre Chaminade no
establece mas paralelismos con el cuerpo humano, contentandose con afirmar que estas
virtudes son el cemento que une las piedras del templo de Dios, sin embargo, pueden
compararse con sus nervios, musculos y tendones. Pues asi como los nervios transmiten los
mensajes de la cabeza, la fe nos trae la Palabra de Dios, y asi como los musculos y tendones
fortalecen y unen el cuerpo, la esperanza fortalece nuestra union con Cristo y la caridad une
a todos los miembros del Cuerpo Mistico en una unidad de amor.

Estas virtudes fueron tratadas por el Padre Chaminade casi exclusivamente como un medio
para mantener y acrecentar nuestra unioén con Jesucristo como miembros suyos. En esta obra
existe un sorprendente paralelismo entre las virtudes teologales y los sacramentos del
Bautismo, la Confirmacion y la Eucaristia. Lo que estos sacramentos hacen ex parte Dei, las
virtudes lo hacen ex parte hominis.

Por su fe, Maria concibié a Cristo en el orden natural. Asi, nosotros, por nuestra fe, podemos
concebirlo en el orden sobrenatural. Asi, la fe nos incorpora al Cuerpo Mistico y nos convierte
en sus miembros vivos. Al recibir la Sagrada Eucaristia, alcanzamos la union sustancial con
Cristo. La fe hace posible esta union y, cuando cesa, debido a la disolucion de la Hostia,
mantiene una unién moral de la mayor intimidad.

La fe por la que iniciamos y acrecentamos nuestra uniéon con Cristo es la fe viva, o fides
formata, una fe perfeccionada e informada por la caridad. La fe imperfecta, sin embargo,
mantiene nuestra uniéon con Cristo una vez establecida, pero es una union de miembros
inertes y paralizados. Ademas, la fe que justifica, es decir, por la cual concebimos a Cristo en
nosotros, se denomina mas propiamente «fe en Jesucristo», fe en la promesa hecha por Dios
a Adan de enviar a su Hijo para redimir al mundo.

El Padre Chaminade explica cémo se produce esta concepcion de Cristo por la fe. Sefialando
que la luz de la fe es la Palabra de Dios, es decir, Jesucristo mismo, deja claro que cuando
la luz de la fe penetra en nuestra alma y mora en ella, es en realidad la Palabra de Dios,
Jesucristo, quien ha venido a morar en ella.

600 |bid., pags. 21-22.
601 Cf., supra, nota 530.
602 Cartas del P.Chaminade lIl. n.724, pag. 375, A Léon Meyer.



157

También somos justificados por la esperanza, pues la fe que justifica debe ser una fe viva,
unida a la esperanza y a la caridad. Esta accién justificadora de la esperanza proviene de la
confianza que nos inspira, la cual sustenta y fortalece nuestra union con Cristo como
miembros de su Cuerpo Mistico. Esta confianza se basa en la resurreccion y ascension de
Cristo. En su resurreccion tenemos la promesa de la nuestra, y por su ascension todos ya
hemos entrado, por asi decirlo, con él al cielo.

La caridad, por la cual amamos a Dios sobre todas las cosas y al préjimo como a nosotros
mismos, tiene para el Padre Chaminade dos consecuencias teocéntricas inmediatas.
Primero, se esmera en sefalar la primacia de Dios, pues es su amor por nosotros lo que hace
posible nuestro amor por él. Y segundo, insiste en que amemos a Dios solo por si mismo y
no por motivos egoistas.

Esta caridad nos une a Cristo, pues su principio es el Espiritu Santo, que es el amor sustancial
del Padre por el Hijo. Al unir a estas dos personas de la Santisima Trinidad, une el alma a
Dios. Por la caridad, ademas, nos transformamos en Dios, pues llegamos a ser lo que
amamos. Por la caridad, entonces, nos unimos a Dios y participamos de su naturaleza y
perfecciones.

Es por esta obra de la caridad, al unirnos a Dios, que las otras dos virtudes teologales la
necesitan para su perfeccion. Pero la caridad, a su vez, necesita estas virtudes, pues en la
condicion actual de separacion de su objeto, el amor necesita los ojos de la fe y las alas de
la esperanza que le permiten, incluso aqui en la tierra, alcanzar y ver a Aquel a quien amay
asi unirnos a El.

Aunque demuestra que la Eucaristia es el sacramento de los sacramentos, el Padre
Chaminade enfatiza el sacramento del Bautismo en su doctrina. Esto refleja su pertenencia a
la escuela francesa. Esto se refleja en su tratamiento de las virtudes teologales, pues si bien
proclama la caridad como reina y suma de todas las virtudes, su énfasis recae en la fe.

La oracion de fe del Padre Chaminade se comprende mejor a la luz de la "elevacion" y la
"adherencia" de la escuela francesa. La elevacion, la practica perfecta de la virtud de la
religion, era la adoracion de Dios sobre nosotros. La adhesién consistia en la busqueda de
ese estado de Cristo que debemos reproducir. Para ello, exigia un abandono total a la guia
del Espiritu Santo que mora en nosotros. Para lograrlo, se requerian cuatro pasos: peticion,
ratificacion, exposicion y servidumbre.

El objetivo de la adhesion y de la oracién de fe es la misma transformacion completa en otro
Cristo. Al igual que en la adhesion, este objetivo se alcanza mediante el abandono al Espiritu
de Cristo. El medio por el cual se lleva a cabo esta transformacion y abandono es, para el
Padre Chaminade, la fe. Asi como la luz del sol penetra y graba su imagen en el ojo con solo
mirarlo y abrir los parpados, asi también la luz de la fe penetra en nuestra alma y graba su
imagen en ella con solo mirarlo con nuestra voluntad y abrir el alma.

En la oracién de fe, la consideracion de las verdades de la fe debe estar siempre en Cristo,
pues Cristo es nuestro modelo. Por esta razon, el Padre Chaminade reduce la oracién de fe
a una oracioén por Cristo (El es nuestro mediador), con Cristo (es el Espiritu de Cristo quien
ora en nosotros) y en Cristo (es decir, como miembros de su Cuerpo Mistico).



158

Finalmente, indica que asi como la Santisima Virgen cooperé con el Espiritu Santo al traer a
Cristo al mundo, también coopera con El al concebir a Cristo en nuestras almas. Por lo tanto,
esta oracion es también una oracion a Maria, con Maria y por Maria.

Pero la oracion de fe es una oracion de fe viva, es decir, una oracion de fe, esperanza y
caridad. Imprime en nosotros la imagen de Dios al restaurar nuestras tres facultades
principales a la perfeccidon que tenian antes de la caida en el huerto. La fe ilumina la mente,
la caridad purifica la voluntad y la une a la de Dios; la esperanza, al recordar los beneficios
de Cristo, desvela la eternidad y nos devuelve la felicidad.



159

Capitulo 8

LAS CONSECUENCIAS DEL CUERPO MISTICO

ESQUEMA

I. Consecuencias Personales.
A. Uno con Cristo: La Realizacion de Nuestra Unidad con Cristo:
1. Aumenta nuestra Fe en la Presencia de Dios.
2. Aumenta nuestro Respeto por nuestro Cuerpo.
3. Desarrolla en Nosotros un Sentido de Jesucristo como nuestro Mediador en la
Religion.
B. Nuestro Paralelismo con Cristo: Especialmente en Relacion a Tres Cualidades:
1. Somos Reyes con Cristo.
a. Base Biblica.
b. Subditos de este Reino: Nuestras Mentes, Corazones y Cuerpos.
2. Somos Sacerdotes con Cristo.
a. Diferencia con el Sacerdocio en la Misa.
b. Tipos de Ofrendas que se Realizan.
3. Somos Profetas con Cristo.
C. Participacion en los Sufrimientos y Méritos de Cristo.
1. Los sufrimientos son parte de las ventajas que recibimos de Cristo.
2. Nuestra participacion en sus sufrimientos determina nuestra participacion en sus
méritos.
D. Cristo actua en nosotros: Nuestra vocacion a la perfeccion suprema.
Il. Consecuencias sociales.
A. Identificacién de los miembros con Cristo.
1. Fundamento biblico de esta identificacion.
2. Insistencia del Padre Chaminade en este punto.
3. Diferencia entre humanitarismo y caridad.
4. Origen del "espiritu de familia" en las organizaciones del Padre Chaminade.
B. Beneficios mutuos: Compartir los beneficios espirituales entre los miembros del Cuerpo
Mistico.
1. Entre los miembros actuales.
a. Dones carismaticos.
b. Oraciones y buenas obras.
2. De los miembros anteriores.
3. La Comunion de los Santos.
4. Estas participaciones constituyen la base de la excelencia de la Congregacion del
Padre Chaminade.
5. La magnitud de nuestra participacion depende del grado de nuestra unién con Cristo.
lll. Unas palabras finales.
A. La devocion del Padre Chaminade a San José.
B. El papel de San José en el Cuerpo Mistico.

*kkkkkkkkkkkhkkhkkkx

Es imposible tratar los puntos principales de la doctrina del Cuerpo Mistico sin referirse
inmediatamente a sus consecuencias. Y esto, de hecho, ha sido asi en capitulos anteriores,
donde ya se han visto las principales consecuencias de la doctrina del Cuerpo Mistico: en
nuestras relaciones con Cristo, con nuestra Santisima Madre, con el Espiritu Santo, en



160

relacién con los sacramentos y las virtudes teologales. El propdsito de este capitulo, por lo
tanto, no es volver sobre estos puntos, sino considerar las consecuencias secundarias de
esta doctrina.

En su sexta carta al maestro de novicios de Ebersmunster, el Padre Chaminade, tomando
prestado de nuevo del libro de Caussel «De la Connaissance de Notre-Seigneur Jésus-
Christ», describe nueve de estas consecuencias menos inmediatas. La enumeracion no sigue
un orden particular y existe cierta superposicion de ideas. Las nueve pueden clasificarse
convenientemente en uno de dos grupos: las consecuencias personales o sociales del
Cuerpo Mistico.

I. Consecuencias Personales
A. Uno con Cristo
La primera de las consecuencias descritas por el Padre Chaminade es la siguiente:

Si estamos unidos a Jesucristo como los miembros de un cuerpo a su cabeza, entonces
somos un solo hombre con Jesucristo, pues la vida de los miembros debe ser la misma
que la de la Cabeza®®,

Segun el Padre Chaminade, es en la medida en que comprendemos esta verdad que nuestra
fe en la presencia de Dios en nosotros crecera, que comenzaremos a tener un gran respeto
por nuestros cuerpos y que desarrollaremos un sentido de Jesucristo como nuestro mediador
en la religion.

Aconseja al maestro de novicios de Ebersmunster:

Debes usar el conocimiento de estas verdades para inspirar en tus alumnos [novicios]
una mayor modestia y un mayor respeto por sus propios cuerpos®®.

"Considerando vuestros cuerpos”, dice a sus congregantes, "como miembros de Jesucristo,
nuestro Salvador, y como templos del Espiritu Santo, no seréis menos modestos ante
vosotros mismos y en secreto que ante el mundo y en publico"e%.

En su importante serie de instrucciones sobre los votos, no sorprende, pues, encontrar que
en su instruccion sobre la castidad hay una constante referencia a la doctrina del Cuerpo
Mistico y frecuentes recordatorios de que nuestros cuerpos son miembros de Jesucristo.

Menos obvio que el respeto por nuestro cuerpo, el sentido de la mediaciéon de Cristo es
también fruto de la comprensién de nuestra unidad con El. ";Cémo —pregunta el Padre
Chaminade— puede El ser nuestro mediador en la religion si no es nuestra Cabeza?"t%.
Ambas ideas se complementan, de modo que el estudio de nuestra unidad con Cristo nos lo
revelara como nuestro mediador y nos aclarara que «hay un solo Hijo de Dios, un solo

603 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, pag. 43. Esta cita es de Caussel,
op. cit,, pag. 396

604 |bid., pags. 45-46.

605 Chaminade, «Régles de la Modestie Chrétienne», notas sobre el Estado: folleto 1 (Roma: Archivos
SM, Caja 46), p. 2.

606 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, p.46.



161

Jesucristo, que vive y ama al Padre eterno, y de quien el Padre eterno desea recibir homenaje
por el tiempo y la eternidad»®®’.

B. Nuestro Paralelo con Cristo

La segunda consecuencia sefialada por el Padre Chaminade fue uno de los principios de su
doctrina espiritual, mencionado anteriormente en esta obra, a saber, el paralelismo entre
nuestra vida espiritual y la vida de Cristo.

Todos los miembros forman un solo hombre con Jesucristo, de modo que lo que se dice
de la Cabeza puede afirmarse también de los miembros®°8,

El Padre Chaminade a veces reduce este paralelismo con Cristo a tres puntos. Somos, dice,
«por la uncion celestial de la fe que recibimos en el Bautismo, reyes, sacerdotes y profetas»®®®
con Cristo.

Somos reyes con Cristo. Es Cristo mismo quien lo sefialé, comenta en el retiro de 1821,
cuando dijo a sus apostoles:

Y os asigno un reino, como mi Padre me lo ha asignado a mi, para que comais y bebais
a mi mesa en mi reino; y os sentaréis sobre tronos, juzgando a las doce tribus de
Israel®'°.

Interpreta un pasaje de los salmos de la misma manera:

Pideme, y te daré por herencia las naciones y como posesién tuya los confines de la
tierra®'".

"El cristianismo", concluye, "tiene el cetro del mundo", pues "el hombre regenerado reina
sobre los demonios, sobre el mundo y sobre sus pasiones"'2. Pero es especialmente "sobre
su mente, su corazén y su cuerpo” que debe reinar. "Estos son los tres sujetos que debe
gobernar"®'?,

El gobierna su mente sometiéndola a la luz de la fe; su corazén, guiando todos sus

afectos por la luz de la fe; su cuerpo, comportandose segun las maximas que la fe le
/614

ensefa®'.

Ademas, en este pequefio reino debe haber cierto orden. «Debemos someter nuestro corazén
a nuestra mente y nuestra mente a la fe; nuestro cuerpo debe ser décil esclavo de nuestra
mente y corazoén. Y es al lograr esto que nos hacemos dignos del hermoso titulo de rey y que
un dia reinaremos eternamente»®'°.

607 Ibid., pag. 46.

608 |hid., p. 43.

609 Retiro de 1821: Manuscrito de Burdeos, p. 41.

610 ¢ 22, 29-30 citado en: Retiro de 1821: notas de Mourans (Archivos SM en Roma, Caja 10), p.10.
611 Salmos II. 8 citado también en Retiro de 1821: Notas de Mourans, p.10.

612 Retiro de 1821: notas de Mourans, p. 10.

613 Retiro de 1821: notas de Bousquet (Roma: Archivos SM, Caja 10), p4g.16.

614 |bid.

615 Retiro de 1821: Manuscrito de Burdeos, p. 43.



162

Somos sacerdotes con Cristo. Ya hemos considerado nuestra participacion en el sacerdocio
de Cristo en la Misa, donde, por nuestra intima unién en Cristo con el ministro ordenado de
la Iglesia, ofrecemos con él el Santo Sacrificio de la Misa. Pero aqui el Padre Chaminade
entiende nuestro sacerdocio en un sentido mas amplio. Aqui considera la vida como «una
continuidad de ofrendas que el cristiano hace a Dios»®'. Distingue seis tipos de ofrendas:

1. El sacrificio de adoracion y alabanza a Dios que realizamos como sacerdotes de las
criaturas inanimadas.

2. El sacrificio de desapego de todo, considerandonos solo como viajeros terrenales
que viajan hacia nuestra patria celestial.

3. El sacrificio de privacion, negandonos a nosotros mismos todo lo que la fe prohibe y
condena.

4. El sacrificio de expiacion mediante nuestras penitencias por los pecados pasados y
para la preservacion de los futuros.

5. El sacrificio de resignacion, viendo la voluntad de Dios en todas las cosas por nuestra
fe.

6. El sacrificio de abnegacion, buscandonos nunca a nosotros mismos, sino solo a Dios
y su beneplacito en todas las cosas®'’.

Finalmente, somos profetas con Cristo «por el conocimiento que la fe nos da del futuro»®18,

Es en la Sagrada Escritura donde descubrimos los acontecimientos pasados, presentes
y futuros; la revelaciéon es nuestra luz, nuestro entendimiento, nuestra guia. Por ella
vemos claramente el bien eterno, y esta esperanza es nuestro consuelo y alegria®*®.

La revelacion penetra el futuro; desgarra el velo del tiempo y, por la fe, lleva nuestra visiéon a
la eternidad®°.

C. Participacion en los sufrimientos y méritos de Cristo

La tercera consecuencia de la doctrina del Cuerpo Mistico, dice el Padre Chaminade, es que
«todos los miembros participan de todos los bienes y ventajas que posee la Cabeza: de sus
méritos, de sus sufrimientos, de sus humillaciones y de su gloria»®?'. Al principio, puede
resultar dificil comprender cémo los sufrimientos y las humillaciones pueden incluirse entre
los bienes y ventajas que recibimos de Cristo. Sin embargo, el Padre Chaminade insiste
continuamente en que lo son.

Como cristianos, todos estamos consagrados a la Cruz. El titulo de cristiano nos obliga
esencialmente, no solo a llevar, sino incluso a abrazar con alegria, la Cruz de Cristo.
Porque hablar de cristiano es hablar de un ser cuya profesion es seguir a su Cabeza,
que es Jesucristo, a lo largo de su doloroso camino de sufrimientos y humillaciones. Y
esto se convierte para él no solo en un deber, sino en un honor y una gloria%%2.

616 Retiro de 1821: notas de Mourans, p. 10.

617 Retiro de 1821: notas de Bidon (Roma: Archivos SM, Caja 10), pag.11

618 Retiro de 1821: notas de Bousquet, p. 16.

619 Retiro de 1821: Manuscrito de Burdeos, pags. 43-44.

620 Retiro de 1821: notas de Mourans, p. 10.

621 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios». Esta cita es de Caussel, o.c., pag.396.

622 Chaminade, Quinta conferencia dada en la Misericordia: notas de Mlle. de Lamourous (Roma:
Archivos SM, Caja 48), pags. 22-23.



163

«Toda nuestra viday, dice, «debe ser un sacrificio continuo, que solo termina con la muerte,
a la que nos acercamos a cada instante. Por eso el Apdstol pide que llevemos siempre en
nuestro cuerpo la mortificacion de Jesucristo»®?. Pero la mortificacion y el sufrimiento en si
mismos no forman parte del tesoro de Cristo. Solo la mortificacion y el sufrimiento en unién
con Cristo como uno de sus miembros poseen esta cualidad, pues dicha mortificacion y
sufrimiento estan divinizados.

Como el Hijo de Dios es nuestra Cabeza mistica, nuestros sufrimientos son santificados
por El y todo lo que sufrimos se vuelve meritorio por la uniéon que tenemos con EIf?4,

Debemos ver «todo sufrimiento y humillacion como divinizados, no solo en la persona de
Nuestro Sefior Jesucristo, sino también en cada uno de sus miembros»®%5. El valor, entonces,
de sufrir con Cristo reside en que es la clave para participar de su herencia, que es su gloria
en el cielo, pues «si El, en su calidad de Cabeza, desea que sus miembros acttien como El,
sufran como El, vivan y mueran como El, es para que resuciten con EI»®% y compartan su
gloria.

Pero esta participacion en su gloria comienza, en cierto modo, incluso en la tierra, pues
incluso en medio del sufrimiento y la humillacién, si sufrimos en unién con El, saborearemos
la profunda y perfecta paz de los bienaventurados.

Nuestra unién con Jesucristo, nuestra total sumision a su voluntad suprema, se
convierte en nuestra paz. Jesucristo es llamado el Dios de la paz. Cuanto mas intima
es esta unién, mas perfecto es nuestro apego a Cristo, mas parecidos a El nos
volvemos. Nosotros participamos entonces en Su paz, en Su tranquilidad y en Su
inmutabilidad. Jesucristo calma todos los problemas del cristiano unido a EI%?7.

D. Cristo Actua en Nosotros

Otra consecuencia establecida por el Padre Chaminade es que «Jesucristo, nuestra Cabeza,
estando intimamente unido a todos Sus miembros, obra en ellos y con ellos todo el bien que
ellos hacen. Es El quien ora, quien llora, quien actta en ellos, quien los hace merecedores y
quienes los hacen dignos de gloria»®?®. Esta consecuencia es, de hecho, una llamada a la
mas alta santidad. «El cristianismo», dice el Padre Chaminade, «abarca un plan de perfeccion
tan elevado y divino que la vida de un Dios debe servirle de modelo»52°.

Esta perfeccion consiste en someter la propia razén a la razén soberana de Dios, en
renunciar a las propias opiniones, a la propia voluntad, a todas las inclinaciones
naturales del amor propio, y esto debido a ese desprecio por uno mismo que el Hijo de
Dios tanto recomienda en su Evangelio a quienes quieran ser sus discipulos®°,

623 Chaminade, «Méditations sur la Ste. Communion», Notas de instruccion, cahier gris, nim. 3, pag.
624 Retiro de 1828: notas anénimas (Roma: Archivos SM, Caja 10), pags. 16-17.

625 Cartas del P.Chaminade, IV, p.172.

626 Chaminade, «De la résurrection des justes», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 3, pag. 142.
627 Chaminade, «De la paix intérieure», Notas de instruccién: cuaderno gris, n.° 7, pag. 79.

628 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, p. 44..

629 Retiro de 1828: notas andénimas, p. 4.

630 |pid.



164

Mediante esta renuncia, Cristo es libre de orar en nosotros, de actuar en nosotros. Y asi
nuestra vida se convierte en la vida de Cristo. Nos convertimos, en verdad, en «otros Cristos».

Il. Consecuencia Social
A. ldentificacion de los Miembros con Cristo

La primera de las consecuencias sociales de la doctrina del Cuerpo Mistico enumerada por
el Padre Chaminade es la que le fue revelada a San Pablo camino de Damasco cuando Dios
lo hirié y le preguntd: «Saulo, Saulo, ¢ por qué me persigues?»5%',

De este gran principio (de nuestra union con Jesucristo) se desprende también que todo
el bien y todo el mal que se hace al mas pequeno de sus miembros se hace a Cristo
mismo. Como EI mismo lo expresaré en el dltimo dia: «En verdad os digo: en cuanto lo
hicisteis a uno de estos, el mas pequefio de mis hermanos, a mi lo hicisteis... y en
cuanto no lo hicisteis a uno de estos mas pequefios, a mi no lo hicisteis»®2.

El Padre Chaminade insiste en esta consecuencia con mucha frecuencia en sus escritos. En
una carta temprana a la seforita de Lamourous, comenta:

Amen aliviar a los miembros sufrientes de Jesucristo y, cuando no puedan hacerlo,
pidan al Padre de la Misericordia que los asista, recordandole que su divino Hijo,
Jesucristo, los ha adoptado como hermanos suyos®3,

Y concluye su consejo con la exclamacion: "jViva la humildad y la caridad que nos separan
de nosotros mismos y nos entregan al servicio de Jesucristo y de sus miembros!"634,

En el Pequefio Instituto, pregunta: "¢ Quién puede decir que esta exento del deber de la
caridad? ;,En qué circunstancias y con qué derecho puede alguien pretender estar
dispensado del deber de socorrer a los miembros sufrientes de Cristo?"6%.

Para que este amor al projimo sea amor de caridad, debe fundarse en la relacion de
nuestro préjimo con Dios, como obra suya, imagen suya, hijo suyo, objeto de su amor,
precio de la sangre de Jesucristo, miembro suyo destinado un dia a la bienaventuranza
eterna®®,

Debemos amar a nuestro projimo en vista de Dios, es decir, porque es imagen de Dios
y redimido por su sangre; porque es miembro del Cuerpo Mistico de Cristo®?.

Es este motivo, la unién con Cristo, lo que marca la diferencia entre el humanitarismo secular
y la verdadera caridad.

31 Hech 9, 4.

632 |bidem

633 Cartas de M. Chaminade, |, pags. 22-23.

634 bid.

635 Chaminade. «Institut des Filles de Marie», copia oficial de Monier (Roma: Archivos SM, Caja 38).
636 Chaminade, "Notes sur I'amour de Dieu", cuaderno HHHH, p. 22.

637 Retiro de 1828: notas de Gouverd (Roma: Archivos SM, Caja 10), pag.25



165

Por lo tanto, «debemos esforzarnos por ver solo a Jesucristo en la persona de nuestro
préjimo, a quien ha cedido todos sus derechos, deseando que prestemos a nuestros
hermanos todos los buenos oficios posibles»®3. De esta manera, «es a Dios a quien amamos
en ellos; es su semejanza con Dios, su adopcion por Dios, lo que amamos al amarlos»©°,
Esta consecuencia de la doctrina del Cuerpo Mistico es el fundamento de una de las notas
caracteristicas de las organizaciones del Padre Chaminade: su espiritu de familia. Su propia
descripcion de su congregacion enfatiza este punto.

En una época mas pervertida que nunca, del seno de la corrupcion, en medio de todos
los vicios, surge una generacion casta y virtuosa. Se autodenomina la familia de Maria
Purisima. De hecho, todo en ella proclama la nobleza y dignidad de su nacimiento
divino. En ella solo vemos huida del vicio, solo tendencia a la virtud. Todos los miembros
de esta familia se aman tiernamente y estan habitualmente unidos en el corazén de la
augusta Maria. Si la diferencia de caracteres, si la apariencia de algunos defectos
personales a veces pueden causar friccién; basta con recordar que todos son
hermanos, engendrados en el seno materno de Maria, para restaurar la paz, la unién y
la caridad®.

Esta cualidad también se convirti6 en una caracteristica destacada de las congregaciones
religiosas que surgieron de la Congregacion. Asi, el Padre Chaminade les aconseja:

Como miembros de la misma familia, todos debemos amarnos como hermanos,
teniendo un solo corazén y una sola alma. En la unién esta la fuerza. Esta verdad, tan
bien comprendida por nuestros antepasados, encuentra su plena realizacion solo en el
seno del cristianismo, porque solo Jesucristo es nuestra fuerza y nuestra vida. Si, hijos
mios, es en Jesus, a través de su santa madre, que la unién produce fuerza. Por lo
tanto, unamonos en ellos®'.

B. Beneficios mutuos

Las ultimas cuatro consecuencias descritas por el Padre Chaminade no son mas que
diferentes divisiones de una misma consecuencia: que existe una comunion de beneficios
espirituales entre los miembros del Cuerpo Mistico de Cristo. Distingue tres tipos de compartir.
Una es la que existe entre los actuales miembros de la Iglesia militante, una segunda es la
que deriva de estos miembros de los méritos de pasados miembros de la Iglesia militante y
una tercera, la comunién de oraciones y méritos que existe entre las Iglesias militantes,
sufrientes y triunfantes.

La primera de estas "comuniones" convierte cualquier bien espiritual recibido por un miembro
del Cuerpo Mistico en propiedad comun de todo el Cuerpo Mistico.

La unidad del Espiritu que gobierna este cuerpo hace que todos los dones
sobrenaturales y demas bienes espirituales concedidos a este cuerpo sean propiedad
comun de todos los miembros®42,

638 |bidem.

639 Chaminade, «Sur le parabole du prétre, du lévite et du Samaritain», Notas de instruccién, cahier
cartonné, num. 1, pag.

640 Chaminade, «Manuel du Serviteur de Marie» (Burdeos: Imprimerie De Leon 1804), pag. 5.

641 Cartas del P.Chaminade, V. n.1187, p.136. Circular a las dos 6rdenes, 11 enero 1840.

642" Chaminade «Cartas a un maestro de novicios». Carp RR, p.44. Esta cita es de Caussel, o.c.



166

El Padre Chaminade habla aqui de las gratiae gratis detae o los dones de Dios que se
confieren a diversos miembros con vistas a la salvacion de los demas y no a la santificacion
personal. Esto se evidencia en su siguiente frase:

Aunque no tengan las mismas funciones, todos los miembros actuan por el bien comun
del cuerpo y participan de todo lo que le sucede. Cada miembro desempena sus
funciones para si mismo y para el cuerpo. Para obtener nuestra parte, basta con no
envidiar a los demas y amar el bien que se encuentra en cada miembro®4.

Pero este compartir incluye mas que los beneficios derivados de los dones carismaticos.
También existe un verdadero intercambio de oraciones y buenas obras entre los miembros.

De esta admirable unién se desprende también que todos los miembros del Cuerpo
Mistico de Jesucristo, siendo uno solo por el Espiritu Santo y la caridad que los une,
participan en un intercambio pleno de oraciones, buenas obras y méritos, pues la
caridad, que no busca sus propios intereses, hace que todos los unidos a este cuerpo
por el Espiritu Santo se beneficien de todo el bien que realizan los justos®4.

Participamos en esta comunion de oracién si pertenecemos a la Iglesia, y especialmente si
estamos unidos a todos los miembros por una verdadera caridad®®. Ademas, nosotros
mismos debemos "dirigir continuamente nuestra intencion hacia Dios" y "ser fieles en emplear
todo el tiempo que debamos en la oracion"®#®. Asi, dice el Padre Chaminade, Dios, "al hacer
a los cristianos miembros del mismo cuerpo, los hace utiles unos a otros"®*’.

La segunda participacion consiste en los beneficios que obtenemos de los antiguos miembros
del Cuerpo Mistico.

La union entre los miembros del Cuerpo Mistico es tan grande que existe entre ellos no
solo una participacién en los méritos de Jesucristo, de quien, por ser Cabeza, provienen
todos sus bienes y méritos, sino también una participacion en los méritos de los justos
que han existido desde el principio del mundo®4.

De esta manera, cada miembro vivo del Cuerpo Mistico se beneficia de todo el bien que se
realiza o se ha realizado por cualquiera de los demas miembros. El Padre Chaminade atribuye
a cada cristiano las palabras del salmista:

Soy participe de todos los que te temen y guardan tus mandamientos.®4°
Finalmente, existe la comunion de los santos.
Existe una comunicacién de bienes espirituales entre los santos en el cielo, los que aun

estan en la tierra y los que estan en el purgatorio. Los santos oran por nosotros ante
Dios y nosotros, a cambio, los honramos con nuestras alabanzas. Ademas, oramos por

643 |bid. Esta cita es de Caussel, o.c.

644 bid.

645 Chaminade, «De la continuité de la priere», Notas de instruccién: cahier cartonné, nim. 4 (Roma:
Archivos SM, Caja 9), p.77.

648 |bid.

647 Chaminade, «Du bon exemple», Notas de instruccién: cahier gris, nim. 4, pag.27.

648 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», Cuaderno RR, pags. 44-45.

649 Salmos 118, 63, citados en «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, p. 45.



167

aquellos en el purgatorio con el resultado de que Dios a menudo los alivia de su
sufrimiento®°.

El Padre Chaminade baso la excelencia de su congregacion en esta comunion de beneficios
espirituales entre los miembros del Cuerpo Mistico. La congregacién, dice, «por la autoridad
de la Iglesia, hace esta comunion mas intima y activa entre los congregantes, vivos o muertos,
en estado de gracia santificante»®'. En el momento de la consagracion del congregante, «la
admirable circulacion del Espiritu de vida que sostiene y santifica a todos los miembros del
Cuerpo Mistico de Jesucristo se hace mas activa y abundante entre el nuevo hijo de Maria y
sus numerosos cohermanos. En ese mismo momento, y lo digo con la debida consideracion,
entra en una mayor participacion en los frutos de la Redencidn»%%2,

Nuestra participacion en todos estos inestimables beneficios depende del grado de nuestra
unién con Jesucristo. «Todos los miembros de este cuerpo participan de los méritos de los
demas miembros en proporcién a su fe, su caridad y su union con Jesucristo»®®3. El Padre
Chaminade ilustra este punto con una comparacion con los negocios modernos.

En un negocio que genera grandes ganancias, quienes han invertido la mayor suma
reciben la mayor parte. De la misma manera, Jesucristo, quien es la Cabeza, el vinculo,
el duefio de este asunto espiritual, distribuye sus bienes y ganancias segun los méritos
de cada uno. Sin embargo, estos méritos y ganancias son dones de Jesucristo, quien
por su muerte y sus otros misterios les da su fuerza y su valor. Asi, en este asunto, todo
depende de la union con la Cabeza®*.

lll. Unas palabras finales

Aunque su relacion con el Cuerpo Mistico no es propiamente una consecuencia de nuestra
unién con Cristo, no podemos concluir este capitulo sin mencionar el papel de San José en
relacion con él. El Padre Chaminade sentia una gran devocion por San José. Ahadia su
nombre al suyo, y al escribir su firma, solia rubricar su nombre de pila, Guillermo, pero escribia
completo el suyo adoptivo

San José, dice el Padre Chaminade, «es duefio de la casa del Sefior y principe de todas sus
posesiones. Jesucristo tiene una vida de influencia que convierte a todos los cristianos en
miembros de su cuerpo, del cual El es la Cabeza. Este cuerpo es la casa del Sefior y su
posesion»®%. Por lo tanto, San José, por designacion de Dios, también tiene una funcion
rectora sobre todo el Cuerpo Mistico, funcién reconocida por la Iglesia al proclamarlo su
patron universal.

*hkkkkkkhkkkkk

650 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», cuaderno RR, pag. 44.

651 Chaminade, «Congrégation de I'lmmaculée Conception de Marie», Notas sobre la Congregacién
(Roma: Archivos SM, Caja 47), p. 71.

652 |bid., pag. 72.

653 Chaminade, «Cartas a un maestro de novicios», Cuaderno RR, p.45.

654 |pid.

855 Chaminade, «De St. Joseph», Notas de instruccién: cahier gris, no. 1, pag.177. [EP II, 204].



168

Este capitulo ha esbozado unicamente las consecuencias secundarias del Cuerpo Mistico,
tal como las expone el Padre Chaminade, pues las principales estan tan intimamente ligadas
a las diversas fases de esta doctrina que fue necesario tratarlas simultaneamente con la
exposicion de la doctrina misma. Entre estas consecuencias secundarias, podemos distinguir
las personales y las sociales.

La primera consecuencia personal es la de nuestra unidad con Cristo v,
especialmente, los efectos que produce una profunda comprension de esta unidad. Estos
efectos, dice el Padre Chaminade, son un crecimiento de nuestra fe en la presencia de Dios,
un mayor respeto por nuestro cuerpo y un desarrollo del sentido de Jesucristo como nuestro
mediador en la religion.

Una segunda consecuencia personal es el paralelismo entre nuestra vida espiritual y
la vida de Cristo, que comienza con nuestra incorporacién al Cuerpo Mistico. Aqui, el
paralelismo se considera en relacion con tres cualidades principales: somos reyes,
sacerdotes y profetas con Cristo. Nuestro verdadero reino, al igual que el de Cristo, no es de
este mundo; sin embargo, incluso ahora tenemos varios subditos que gobernar. Estos son
nuestra mente, que debe estar sujeta a la luz de la fe; nuestro corazén, que debe estar sujeto
a nuestra mente; y nuestro cuerpo, que debe estar sujeto a los otros dos. Somos sacerdotes
con Cristo por la continuidad de ofrendas y sacrificios que diariamente ofrecemos a Dios.
Finalmente, somos profetas con Cristo por medio de la Revelacidon, que nos permite ver el
futuro y traspasar el velo mismo de la eternidad.

La tercera consecuencia personal consiste en nuestra participacion en los
sufrimientos y méritos de Cristo. Al principio, puede resultar dificil ver los sufrimientos a la luz
de los beneficios que recibimos de nuestra Cabeza; sin embargo, si los vemos como
divinizados por nuestra union con Cristo y como el medio para una mayor unidad y
conformidad con El, la dificultad desaparece. Ademas, nuestra participacion en estos
sufrimientos desempefia un papel determinante en nuestra participacion en Sus méritos y Su
gloria. Y esta participacion en Su gloria comienza incluso ahora con la profunda y perfecta
paz que trae consigo.

Una ultima consecuencia personal es que es Cristo en nosotros quien hace todo lo
que hacemos. Nuestras acciones se convierten en Sus acciones. Nuestra perfeccion, en
consecuencia, consiste en convertirnos en nada menos que «otros Cristos».

La primera de las consecuencias sociales es la identificacion de todos los miembros
del Cuerpo Mistico con Cristo. Esta es la verdad que se nos recordara en el juicio final y por
la que el Padre Chaminade manifestd una gran predileccién. Su insistencia en ella dio lugar
a la formacion de ese «espiritu de familia» tan caracteristico de todas sus fundaciones.
Finalmente, esta la distribucion de los beneficios espirituales entre los miembros del Cuerpo
Mistico. Los miembros actuales comparten los dones carismaticos, asi como las oraciones y
las buenas obras. Existen los beneficios derivados de los miembros anteriores; y existe la
comunién de bienes espirituales entre las iglesias militantes, sufrientes y triunfantes. Estos
“‘compartires” constituyen la base de la excelencia de la exitosa congregacion del Padre
Chaminade en Burdeos. Es importante sefalar que la magnitud de nuestra participacion en
estos bienes depende del grado de nuestra unién con Cristo.

Casi a modo de posdata, cabe sefalar que el P.Chaminade también reivindicé un papel
especial para San José en el Cuerpo Mistico. San José es el amo de la casa del Sefor y el
principe de todas sus posesiones, y la casa de Cristo, y sus principales posesiones son, en
realidad, el Cuerpo Mistico.



169

Capitulo 9

LA CONTRIBUCION DEL PADRE CHAMINADE
A LA ESPIRITUALIDAD MODERNA

ESQUEMA

I. Similitudes con la escuela francesa.
A. Teocentrismo.
1. Una nueva perspectiva de la relacion del alma con Dios.
2. Una nota caracteristica: La insistencia en el Verbo Encarnado.
B. La preocupacion por el Cuerpo Mistico: un sistema de espiritualidad.
C. Los misterios de Cristo.
1. Medios para la conformidad con Cristo.
2. Contempla y asume estados de Cristo, mas que acciones.
D. El Espiritu de Cristo.
1. Opera los misterios de Cristo en nosotros.
2. De ahi el abandono completo a El.
E. La lucha por la regeneracién del cuerpo: una abnegacién rigurosa.
II. Desarrollos afadidos a la doctrina de la escuela francesa.
A. La relacion de Maria con el Cuerpo Mistico.
1. La maternidad de Maria se define como una participacion
en la gracia de Cristo como Cabeza.
a. Explicacion general: Fundamentada en las prerrogativas de Cristo.
(1) El es el Nuevo Adan.
(2) El es la fuente de nuestra gracia.
b. Explicacion del Padre Chaminade.
(1) Maria, al dar a luz a Cristo, hizo posible su gracia como Cabeza.
(2) A cambio, Cristo le otorga una participacion en ella.
2. El papel de Maria con respecto al Cuerpo Mistico en su conjunto.
a. Distincion entre el papel de Maria con respecto a todo el Cuerpo
y a cada uno de sus miembros.
b. La relacion de Maria con la Iglesia: una relacion de vida de Cristo con Maria.
(1) Mas que la suma de todas sus actividades para cada uno de sus miembros.
(2) La inspiracion para sus congregaciones religiosas.
3. La relacion de Maria con los miembros individuales del Cuerpo Mistico.
a. Preferencias entre los maestros de la escuela francesa
por el estado principal de Cristo.
b. Para Chaminade, el estado principal es el de hijo de Maria.
(1) Devocion filial.
(2) Una devocion apostdlica.
B. La virtud de la fe.
1. Una culminacién de la "Devocion al Bautismo" de la escuela francesa.
a. Concebimos a Cristo en nosotros y crecemos en El por la fe.
(1) La luz de la fe es |la Palabra de Dios.
(2) Por la fe escuchamos y seguimos el Espiritu de Cristo.
b. La fe, la contraparte del bautismo entre las virtudes.
2. La oracion de fe.
a. Adherencia en la Escuela Francesa: Medios para la Conformidad con Cristo.



170

b. La Oracion de Fe: Un Desarrollo de la Adherencia.
lll. El Lugar del Padre Chaminade en la Historia de la Espiritualidad.
A. Las Contribuciones del Padre Chaminade a la Doctrina Espiritual
pasan desapercibidas para los Historiadores.
B. Razones:
1. Falta de Material Publicado.
a. El Padre Chaminade: Un Hombre de Accion, No un Escritor.
b. El Genialismo de su Organizacion es al Mismo Tiempo una Fuente de Oscuridad.
2. Propagacion Limitada de su Doctrina.
a. La Preocupacién de sus Hijos por el Desarrollo Organizacional.
b. El Amanecer de una Nueva Era.

*hkkkkkkkkkhkkkkx

El Padre Chaminade vivié y desarrollo su doctrina espiritual casi dos siglos después de que
el Cardenal de Bérulle fundara y desarrollara su escuela de espiritualidad. Sin embargo, su
doctrina refleja los principios de este maestro espiritual en mucha mayor medida que muchos
de los sucesores mas inmediatos del Cardenal. Representa, por asi decirlo, un renacimiento
del berulianismo en el siglo XIX. El propio Padre Chaminade es testigo de esta afirmacion.
En 1833, escribiendo al Padre Chevaux, dice:

Yo adopto la doctrina del Padre Olier, pues conviene que todos tengamos la misma
doctrina. Creo, sin embargo, que esta doctrina necesita ciertos desarrollos®.

Al identificar su doctrina con la del Padre Olier, el Padre Chaminade la identifica con la escuela
francesa en general, pues Bremond opina que Olier «solo presenta los principios y
aplicaciones de su doctrina comun en toda su extension», y que en sus escritos tenemos
«una suma de la escuela francesa»®’. Pourrat comparte la misma opinién. Describe a Olier
como «el discipulo de Condren que ha presentado con mayor claridad la doctrina de Bérulle».
La doctrina del Padre Chaminade, por tanto, segun él mismo admite, es basicamente la de la
escuela de Bérulle®®8. Sin embargo, tiene sus puntos de vista originales, pues consider6 que
el berulianismo, tal como lo resumié el Padre Olier, necesitaba «ciertos desarrollos». Asi
pues, al buscar su lugar adecuado en la historia de la espiritualidad, hay dos consideraciones
que deben hacerse: 1) demostrar que los principios basicos de su ensefianza fueron los de
Bérulle y 2) descubrir los elementos originales que afiadio a esta base y que lo diferenciaron
de los demas miembros de esta escuela.

I. Similitudes con la Escuela Francesa

Que la base de la doctrina espiritual del Padre Chaminade es verdaderamente beruliana es
evidente a partir de lo explicado en los capitulos anteriores, pero para mayor claridad,
conviene resumir estas similitudes aqui. El primer punto de semejanza se encuentra en el
enfoque fundamental de la ciencia de la relacion del alma con Dios. Mientras que la mayor

65 Cartas de M. Chaminade, Ill, n.698, Al P.Chevaux, (11 agosto 1833). Otros pasajes de este mismo
volumen de cartas con afirmaciones equivalentes se pueden encontrar en las paginas 306 (n.694, a
Clouzet), 325 (n.701, A Chevaux) y 394 (n.728: A Chevaux «Avisos a un maestro de novicios»).

657 Bremond, op. cit., llI, p. 460.

658 p_Pourrat, La Spiritualité Chrétienne, |l (Paris: Libraire Victor Lecoffre,1925), pp. 525-526.



171

parte de los escritores ascéticos a lo largo de los siglos centraron su ensefanza en el hombre,
sus necesidades y su fin, el Padre Chaminade, junto con Bérulle y sus seguidores, hizo de
Dios el centro y consider6 a los hombres en la medida en que debian rendirle el honor y la
adoracion que le corresponden. Pero este teocentrismo del Padre Chaminade y de la escuela
francesa no era general ni abstracto. Adquiri6 una nota particular y caracteristica en su
insistencia en el Verbo Encarnado como el perfecto adorador de Dios y el mediador de los
hombres ante Dios.

Este énfasis en la virtud de la religién y en Cristo, quien por su Encarnacion se constituye en
el perfecto adorador y mediador del hombre, condujo inevitablemente a un interés por la
doctrina del Cuerpo Mistico de Cristo. En esta gran verdad, especialmente en su contundente
presentacion en las epistolas de San Pablo, encontraron la expresion perfecta de su
teocentrismo cristolégico. Esta caracteristica, tan intrinsecamente inherente a la doctrina del
Padre Chaminade como a la de los tres grandes maestros de la escuela francesa, nos la
describe el Padre Mersch.

Ya en la Sagrada Escritura y en los Padres mas antiguos encontramos nuestra
incorporacion a Cristo como principio fundamental para la regulacion de nuestra
conducta. Recordemos, por ejemplo, las exhortaciones a la caridad, a la union, a la
castidad y a la paciencia, que San Pablo deriva de ellas. En la teologia latina
encontramos esta preocupacién por la aplicacion practica aun mas desarrollada. Pero
es en las obras de los maestros de la escuela francesa donde alcanza su maximo
esplendor. Su doctrina del Cuerpo Mistico es sobre todo una doctrina espiritual, y lo
que, entre otros autores, era de uso ocasional, para ellos tiene el atractivo de un
sistema®®.

Mediante nuestra unién con Cristo en el Cuerpo Mistico, nos constituimos con Cristo en un
solo y perfecto adorador de Dios, y asi, en esta unién, encontramos la practica mas elevada
de la virtud de la religion alcanzable por el hombre. Pero el grado de nuestra unién con Cristo
depende del grado de nuestra conformidad con El, una conformidad que el Padre Chaminade
y los maestros de la escuela francesa se propusieron alcanzar, no mediante la imitacion de
las acciones de Cristo, sino mediante la penetracion y la puesta en escena de los misterios o
estados de Cristo. Por «estado» de Cristo debe entenderse, no la combinacién de acciones
que conformaban el misterio exterior y pasajero, sino los sentimientos y disposiciones
interiores y permanentes que El tenia en estos misterios. «Contemplar los estados de Jesus
y apropiarselos, tal es el método de la escuela de Bérulle», dice Pourrat®®. Esta rapida
inmersion en Cristo contrasta notablemente con el ascetismo lento y metddico de la escuela
de San Ignacio.

Los misterios de Cristo fueron obrados en El por el Espiritu Santo, a quien estos escritores
se refieren cominmente como el Espiritu de Cristo. Es El también quien los obrara en los
miembros de Cristo, pues el mismo Espiritu debe obrar en los miembros como obra en la
Cabeza. Por esta razén, el Padre Chaminade y los maestros de escuela francesa abogaron
e instaron incansablemente a sus discipulos a abandonarse por completo a la direccion del

659 Mersch, op. cit., II, p. 292.
660 pourrat, op. cit., lll, p. 534.



172

Espiritu de Cristo. Fueron inquebrantables discipulos de San Agustin y Santo Tomas en su
insistencia en la primacia de Dios y la eficacia de su gracia.

Pero este abandono no pudo ocurrir sin lucha, pues debido a las consecuencias del pecado
original, nuestra naturaleza se encuentra en un estado de regeneracion espiritual. Esta
regeneracion se produce en el alma mediante el Bautismo, pero el cuerpo permanece sujeto
al espiritu de la carne. Solo una rigurosa abnegacion lo sometera a la influencia santificadora
del Espiritu de Cristo y conducira al hombre a la plena conformidad con Jesucristo en todos
sus misterios.

El hecho de que esta visidn panoramica de la espiritualidad de la escuela francesa sea tan
cierta para el Padre Chaminade como para Bérulle, Condren u Olier lo establece
indudablemente como miembro de esta escuela y, al mismo tiempo, explica la identificacion
de su doctrina con la del Padre Olier que se hace en la carta citada anteriormente. Surgida
casi dos siglos después de que Bérulle, Condren y Olier propusieran su punto de vista original,
la doctrina del Padre Chaminade representa un resurgimiento de la espiritualidad beruliana
que, curiosamente, apenas ahora se reconoce.

Il. Desarrollos anadidos a la doctrina de la escuela francesa

Pero mas importantes que esta base beruliana de la doctrina espiritual del Padre Chaminade
son los "ciertos desarrollos" que le afiadié. Estos desarrollos nos los indica indirectamente el
Padre Chaminade en dos de sus intentos de componer un "manual de direccidén" para sus
hijos espirituales. Se trata de su Manuel de Direction a la vie et aux vertus religieuses dans
la Société de Marie, de once paginas, y sus Principes de Direction, de dos paginas, ambos
escritos en 1838 [Cuaderno D, nn.21 y 23]. Una cuidadosa comparacion de estos ensayos
con los escritos del Padre Olier revelé que, en su mayor parte, se trata de un esquema
tematico de la Introduction a la Vie et aux Vertus Chrétiennes de Olier, compuesto por citas
directas de esta obra. Pero lo importante y revelador es el par de parrafos originales que el
Padre Chaminade incorporé a ambos esquemas. En estos parrafos encontramos una cierta
indicacion de los principales desarrollos que el Padre Chaminade consideraba necesarios
para la doctrina de Olier.

A. La Relacién de Maria con el Cuerpo Mistico
El primero de estos parrafos del Manuel de Direccion dice lo siguiente:

Es una verdad de fe que Jesus nacio de Maria. El director espiritual nunca debe pasar
por alto la importancia de esta revelacion del Espiritu Santo. Todos hemos sido
concebidos en Maria, y debemos nacer de Maria y ser formados por ella a semejanza
de Jesucristo para que vivamos la vida de Jesucristo, para que seamos con Jesucristo,
otro Jesus, hijos de Maria®®.

Hay un parrafo similar en su otro ensayo: Principios de Direccion.

661 Chaminade, «Manuel de Direction & la Vie et aux Vertus Religieuses dans la Société de Marie»,
Cuaderno D [EP VII, 21].



173

Maria fue la primera en ser concebida en Jesucristo segun el Espiritu, como Jesucristo
mismo fue concebido segun la naturaleza en su seno virginal. Es decir, Maria fue
formada interiormente a semejanza de Jesucristo, su adorable Hijo, y asociada desde
entonces a todos sus misterios, tanto externos como internos, para que su conformidad
fuera lo mas perfecta posible, o mejor aun, lo mas uniforme posible. Asi pues,
Jesucristo es el primero de los predestinados y solo seran predestinados quienes se
conformen a El, quienes hayan nacido y sido formados por Maria®?.

Estos dos parrafos implican toda la ensefianza del Padre Chaminade sobre el papel de Maria
en el Cuerpo Mistico. Este papel, como ya hemos visto, se fundamenta en su Divina
Maternidad, pues al dar a luz a Cristo, Maria da a luz espiritualmente a todos los hombres.
Para explicar como ocurre esto, los tedlogos generalmente apelan a las prerrogativas de
Cristo. Por la Encarnacion, Cristo se convierte en la nueva cabeza de la raza humana y la
fuente de toda gracia. El es constituido cabeza de los hombres, el nuevo Adan, por su
perfeccion, y se convierte en la fuente de toda gracia por la unién de su humanidad con la
Divinidad. Cuando Cristo naci6 de Maria, inmediatamente se convirtié6 en "cabeza de los
predestinados" y, en consecuencia, todos fuimos unidos al mismo tiempo a esta nueva
Cabeza, que es la fuente de toda gracia. Por lo tanto, podemos decir que todos recibimos
nuestra vida espiritual de Maria y que ella es verdaderamente nuestra Madre.

Pero el Padre Chaminade tiene otra explicacion para su maternidad. Si fue a través de Maria
que Cristo recibié su ser humano, fue también a través de ella que recibié su gracia de
jefatura, o como la llama el Padre Chaminade, su vida de influencia sobre sus miembros;
pues fue el ser humano que recibioé de Maria lo que hizo posible esta gracia. A cambio, Cristo
otorgd a Maria una participacion en esta vida de influencia para que ella constituya con él la
Cabeza del Cuerpo Mistico. Sin embargo, su vida de influencia se describe mejor con el
término "Madre" del Cuerpo Mistico.

De ahi el primero de los puntos originales de la doctrina espiritual del Padre Chaminade
respecto al Cuerpo Mistico:

1. La maternidad de Maria del Cuerpo Mistico consiste en participar en la gracia de
Cristo como cabeza, que ella recibié en el momento de la Encarnaciéon a cambio del ser
humano que El recibié de ella.

Otra distincion fructifera implicita en la doctrina del Padre Chaminade respecto a Maria y el
Cuerpo Mistico es la distincion entre su rol como Madre del Cuerpo Mistico en su conjunto y
su rol como Madre de cada uno de sus miembros. Tanto la vida de la Iglesia como la vida del
cristiano individual deben reflejar la vida de Cristo. Esta verdad implica otra: que tanto la vida
de la Iglesia como la vida del miembro individual del Cuerpo Mistico deben tener con Maria
la misma relacion que tuvo Cristo. EI Padre Chaminade aprovechd esta implicacion, la
desarrolld, la vivio y la convirtié en una de sus contribuciones a la historia de la espiritualidad.
El Padre Chaminade ciertamente no fue el primero en ver y predicar el papel apostélico de
Maria, pero si fue el primero en concebir su relacion con la Iglesia como una relacién de vida
de Cristo con Maria, en verla como el cumplimiento de todos los deberes y cuidados que ella
cumplia con respecto a Cristo. Ademas, la veia como algo mas que la suma de todas las
actividades que ella realiza en nombre de cada miembro del Cuerpo Mistico, pues la Iglesia

662 Chaminade, «Principes de Direction», Cuaderno D. [EP VII, 23].



174

tiene una vida aparte e independiente del conjunto de las vidas individuales de sus miembros.
Y, finalmente, las congregaciones religiosas que fundé se establecieron precisamente para
ayudar a Maria en esta misién apostélica, actuando bajo sus ordenes, y esta caracteristica
sigue siendo una distincién exclusiva de ellos.

De ahi el segundo punto original del Padre Chaminade:

2. Existe una distincion entre el papel de Maria en el Cuerpo Mistico en su conjunto y
su relaciéon con todos sus miembros. Su papel en la vida de la Iglesia es el mismo que
en la vida de Cristo.

El papel de Maria en relacion con los miembros individuales del Cuerpo Mistico marca al
mismo tiempo su mayor diferencia con los demas miembros de la escuela francesa y su mayor
contribucién a su espiritualidad.

Todos los escritores de la escuela francesa ensefan que quienes desean ser
verdaderamente cristianos deben reproducir en si mismos los misterios de Cristo.
Estudiaron en sus escritos los diversos misterios y estados de Jesucristo. Sin embargo,
cada uno tiene sus preferencias, sus favoritos. Bérulle prefiere los misterios de la vida
terrenal y celestial de Cristo; Condren, los de su vida de inmolacion en la tierra y en el
cielo; y Olier, los de su vida eucaristica®?.

La preferencia del Padre Chaminade se acerca mas a la de Bérulle, pero es distinta y original.
Consideraba el estado de Cristo como Hijo de Maria como el mas destacado de todos sus
misterios y la suma de todos los demas. Esta preferencia lo llevé a formular una nueva y
sumamente exaltada concepcion de la devocion a Maria: la devocion que reproduce la piedad
filial de Jesus hacia Maria. Consiste en convertirse en otro Cristo, Hijo de Maria; en crecer
desde la infancia espiritual hasta la madurez espiritual bajo su direccion y cuidado. Es
necesariamente una devocion apostélica, pues al ser la reproduccion de la filiacion de Cristo,
debe reproducir necesariamente la razén por la que Cristo se hizo Hijo de Maria, a saber,
salvar las almas de los hombres.

Y asi tenemos el tercero y mas importante de los puntos originales de la doctrina espiritual
del Padre Chaminade.

3. La vida espiritual de cada miembro del Cuerpo Mistico es otra vida de Cristo que
avanza desde la infancia hasta la madurez. La relacién de Maria con esta vida espiritual
es la misma que su relacion con la vida de Cristo, y la relacion de cada miembro con
Maria es la de otro Cristo con Maria.

*kkkkkkkkk

663 Pourrat, op. cit., lll, p. 535.



175

B. La Virtud de la Fe

El segundo par de parrafos originales de los manuales de direccién, que el Padre Chaminade
basoé en el Padre Olier, se refiere a la virtud de la fe. El mas extenso dice asi:

Un director de almas solo puede esperar éxito en la medida en que purifique y
acreciente la fe de sus alumnos y los lleve a actuar con espiritu de fe. El Espiritu de
Jesucristo nos conducira a la conformidad con el Modelo Divino solo en proporcién a
nuestra fe. Esta es la doctrina del Concilio de Trento: La fe es el principio, el fundamento
y la raiz de nuestra justificacion®.

El segundo parrafo de este par se refiere principalmente a la fe de la Santisima Virgen.

La fe en el Hijo de Dios hecho hombre estaba en Maria en el momento de la
Encarnacion. Fue este pequefio grano sembrado en su alma lo que la hizo concebir,
por obra del Espiritu Santo, a Jesucristo y a todos los predestinados®®.

La implicacion aqui es evidente. Asi como Maria, por su fe, concibié a Jesucristo en el orden
natural, los miembros del Cuerpo Mistico, por su fe, pueden concebirlo en el orden
sobrenatural. La luz de la fe es la Palabra de Dios y, por lo tanto, cuando esta luz mora en
nosotros, es en realidad Cristo quien mora en nosotros. Esto es lo que el Padre Chaminade
quiere decir cuando afirma que por la fe concebimos a Cristo en nosotros. Ademas, al
aumentar nuestra fe, crecemos en Cristo. Esto se debe a que la fe nos permite escuchar y
seguir las indicaciones del Espiritu de Cristo en nosotros, quien busca constantemente
guiarnos hacia una mayor union y conformidad con Cristo.

Entre los miembros de la escuela francesa, y especialmente entre cierto grupo de ellos,5¢
habia una gran insistencia en el bautismo. Su accién en nuestras almas no solo nos inicia en
la vida espiritual, sino que incluso describe todo el plan de su progreso y crecimiento. El Padre
Chaminade compartia esta "devocion al Bautismo", pero a ella afadié una insistencia igual,
quizas incluso mayor, en su contraparte entre las virtudes. En el Bautismo tenemos la suma
de la accién justificadora de Dios sobre nuestras almas; en la practica de la virtud de la fe
tenemos la suma de la cooperacion del hombre en su justificacion. Mientras que los devotos
del Bautismo de la escuela francesa descuidaron esta virtud teologal en sus escritos, el Padre
Chaminade la desarrolld y la convirtié en una parte original y prominente de su doctrina
espiritual. Asi, puede afirmarse como el cuarto de sus puntos originales:

4. El Padre Chaminade afiadié a la "devocién al Bautismo" de la escuela francesa una
insistencia y un desarrollo iguales de su contraparte entre las virtudes, a saber, la fe.

Esta insistencia en la virtud de la fe condujo a una diferencia adicional entre el Padre
Chaminade vy la escuela de Bérulle, o mejor aun, a un mayor desarrollo de su doctrina por
parte de él. En esta escuela, el medio para adquirir los estados de Cristo se resumia en la
practica de la «adherencia», que consistia en un abandono total a la guia del Espiritu Santo
con vistas a nuestra transformacién completa en otro Cristo. Los pasos para alcanzar este fin

664 Chaminade, «Manuel de Direction & la Vie et aux Vertus Religieuses dans la Société de Marie,
Cuaderno D [EP VII,21].

665 Chaminade, "Principes de Direction", Cuaderno D [EP VII, 23].

666 Cfr. Brémond, op. cit., IX, pags. 3-4.



176

son enumerados por Bremond como la peticion, la ratificacion, la exposicion y la
servidumbre®’. Son mas principios abstractos que instrucciones concretas y encuentran
formas ligeramente diferentes en cada uno de los miembros principales de esta escuela.

El Padre Chaminade adopto estos principios y extrajo de ellos y de su desarrollo de la virtud
de la fe un método concreto de oracién conocido como la oracion de fe. Segun este método,
ya explicado en el capitulo siete, nuestro abandono al Espiritu de Cristo y nuestra
transformacion en otro Cristo se logran mediante la fe, que penetra en nuestras almas y graba
en ellas su imagen, como la luz del sol penetra en el ojo y deja su imagen en la retina. De
ahi el quinto y ultimo punto original de la doctrina espiritual del Padre Chaminade respecto al
Cuerpo Mistico:

5. La practica de la adhesidon, desarrollada por la escuela francesa como medio para
asumir los estados y misterios de Cristo, fue transformada por el Padre Chaminade en
la oracién de fe mas fructifera y concreta.

lll. El lugar del Padre Chaminade en la historia de la espiritualidad

Dado que Bremond, en su monumental obra sobre el pensamiento espiritual francés, nunca
llegd al periodo en el que vivid y trabajé el Padre Chaminade, no sorprende que no se le
mencione en su Historia Literaria del Sentimiento Religioso en Francia. Pero es dudoso que,
incluso si hubiera llegado a este periodo, le hubiera dedicado mas atencién que otros
historiadores. Pourrat, por ejemplo, quien solo reconocié su contribucion al campo de la
educacién cristiana, descarta al Padre Chaminade en un parrafo sobre Marcelino
Champagnat con una simple mencion.

Al mismo tiempo, Jean-Marie de Lamennais, los Fournet y los Chaminade también
preparaban maestros para los nifios del pueblo®®.

Es una obra maestra de la sutileza, incluso en lo que respecta a sus contribuciones
educativas. Sin embargo, tal subestimacién es comprensible, ya que hay dos razones
principales por las que la doctrina espiritual del Padre Chaminade no recibié el reconocimiento
que le correspondia: la falta de material publicado y una propagacion limitada de su doctrina.

Es cierto, lamentablemente, que si el Padre Chaminade hubiera dedicado menos su talento
a la organizacion y mas a la publicacién, habria tenido mucha menos influencia e impacto en
el mundo moderno, pero habria recibido mucha mas atencion de los historiadores de la
espiritualidad. Este énfasis excesivo en la palabra impresa otorga demasiada importancia al
escritor y muy poca al hombre de accidn, al organizador, quien puede tener, y a menudo tiene,
una mayor contribucion al desarrollo de la espiritualidad. El Padre Chaminade es un buen
ejemplo. Mientras que algunos miembros de la escuela francesa, como Bérulle y Condren,
legaron el fruto de su pensamiento a la posteridad en simples obras impresas, otros, como
Olier y Grignion de Montfort, lo legaron a una congregacion religiosa, asegurando asi su
propagaciéon. Pero el Padre Chaminade fue aun mas lejos. Dejo sus ideas en una

667 Cf. Ibid., I, pags. 140 y ss.
668 Pourrat, op. cit., IV, p. 591.



177

organizacion tal, que incluso si se perdiera todo documento relativo a su doctrina espiritual,
sus puntos principales podrian reconstruirse mediante el simple estudio de las
congregaciones religiosas que fundo. Su fundacion fue la de un director espiritual inmortal;
su organizacion, la plasmacion grafica de su doctrina.

Pero a pesar de que el Padre Chaminade nunca escribid para su publicacion, los historiadores
con conciencia literaria le habrian concedido su derecho un lugar destacado entre los
maestros de la espiritualidad habria sido si hubieran existido fuentes secundarias, libros
escritos por discipulos que expusieran sus ensefianzas y llevaran su mensaje mas alla de los
confines de sus congregaciones religiosas, como pretendia el Padre Chaminade. Pero, hasta
hace poco, incluso estas han faltado, pues sus hijos espirituales llevaban mucho tiempo
comprometidos en la labor de la organizacion definitiva y el establecimiento de una red
mundial de escuelas. Este crecimiento de su Compafia de Maria, su "establecimiento" entre
las o6rdenes religiosas de la Iglesia, absorbié sus principales energias hasta el punto de
eclipsar la explicacion y propagacion de la doctrina espiritual del Padre Chaminade. Pero
ahora que su organizacion ha alcanzado la madurez, los discipulos del Padre Chaminade
estan dirigiendo cada vez mas su atencion al examen y la difusion de su herencia espiritual,
y dentro de muy poco, los historiadores se veran obligados a revisar su obra para incluir las
contribuciones del Padre Chaminade al desarrollo de la doctrina espiritual.

Esta tesis, al limitarse al desarrollo de la doctrina del Cuerpo Mistico por parte del Padre
Chaminade, solo ha expuesto algunas de las mlltiples facetas del diamante doctrinal y
organizativo que nos legd. Aun asi, ya es evidente que autores como Pourrat necesitaran una
renovaciéon considerable en su tratamiento de Ila espiritualidad en el periodo
posrevolucionario.



178

BIBLIOGRAFIA

1. MANUSCRITOS
a. Manuscritos que contienen los escritos del padre Chaminade

Nota: Esta lista esta en orden alfabético. Para una clasificacion manuscrita y una evaluacion
de los manuscritos enumerados en esta seccion, cf. Introduccién, pags. 1-54. Se dan
referencias a él asi: Int. pag. 30.

Abrégé des Conseils et schools que notre Bon Pére donna aux méres d'Agen dans une de
ses visites: notas andnimas. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 30. Int. pag.
48.

Amour de Dieu: Ses Motifs: conferencia pronunciada en la Misericorde. Manuscrito A, 16-
19; manuscrito B, 54-57; manuscrito C. 88-92; manuscrito D. 115-119; manuscrito E, 129-
133. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 48. Int. pag. 46.

Analyse des deux premieres parties de I'Institut. Roma: Archivos de la Compania de Maria,
Caja 38. Int. pag. 38.

"Otro método de oracién." Roma: Archivos de la Compafiia de Maria. cuaderno X, Casilla
18, 30-40; cuaderno GG, Caja 19, 101-111. Int. pag. 40-41.

Otras notas directivas. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 61. Int. pag. 26.

Avis donnés par notre Fondateur dans sa visite de 1827 a la Communauté d'Arbois: notas de
la Madre de Casteras. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 39. Int. pag. 48.

Avis donnés par notre Fondateur pour la direction du Novitiat: notas de la Madre de Casteras.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 39. Int. pag. 48.

Avis donnés par notre Superieur Général dans sa visite de 1835 a Arbois en réponse a
diversas preguntas que nous lui avons adressées: notas de la Madre de Casteras. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria. Caja 39. Ent. pag. 48.

"Bonheur de la Vie Religieuse": conferencia pronunciada en la Miséricorde. Manuscrit A, 35-
38; manuscrito F, 161-164; manuscrito G, 186-189; Manuscrito H, 199-202, Roma: Archivos
de la Compania de Maria, Caja 48. Int. pag. 47.

"Centre de la Congrégation", folleto g. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 46. Int.
pag. 25.

Circulares. Roma: Archivos de la Comparia de Maria, Caja 14. Int. pags. 28-330.

Septiembre 2, 1823. "Carta a los religiosos de Saint Remy".



179

Febrero 6 1825. "Instrucciones de Cuaresma para el Instituto”.

Febrero 20, 1828. "Solicitud de oraciones por el éxito de la revision de las Constituciones".
Cuaresma 1828. "Reglamento para la Cuaresma".

Octubre 20, 1829. "Reglamento para el mantenimiento de los registros de inscripciones".
Noviembre 12, 1833. "Reglamento relativo a las inscripciones".

Diciembre 4, 1833. "Noticias relativas a la Administracion General de la Sociedad".
Diciembre 4, 1833. "Notas sobre los votos perpetuos y temporales".

Enero 4 de 1834. "Felicitaciones de Aio Nuevo y noticias generales."

Marzo 11 de 1834. "Aviso a un maestro de novicios."

Marzo 15 de 1834. "Circular a los Directores y Tesoreros sobre la contabilidad."

Mayo 9 de 1834. "Circular confidencial a los jefes."

Octubre 2 de 1834. "Circular que acompafa al Extracto de los Reglamentos Generales de la
Compainia de Maria."

Abril 15 de 1836. "A todos los jefes de las casas de Alsacia."

Agosto 21 de 1837. "Circular a los Directores."

Agosto 26 de 1837. "Circular a los Directores sobre el Padre Lalanne."

Febrero 19 de febrero de 1838. "Circular a los jefes".

29 de febrero de 1838. "Noticias de las Constituciones".

Julio 22 de julio de 1839. "Anuncio de aprobacion desde Roma".

Agosto 24 de agosto de 1839. "Circular sobre la Estabilidad".

Septiembre 5 de septiembre de 1839. "Presentacion de las Constituciones de 1839".
Septiembre 9 de septiembre de 1839. "Presentacion de la carta de Gregorio XVI".
Enero 11 de enero de 1840.

18 de febrero de 1840. "Respuesta a los deseos de Ano Nuevo".

Febrero "Circular a los Directores sobre el reglamento financiero".

Marzo 8 de marzo de 1840. "Circular a los sacerdotes de la Compafiia”.

Marzo 20 de 1840. "Instruccion sobre la Pobreza".



180

Mayo 12 de 1840. "Instruccién sobre la Obediencia".
Junio 8 de 1840. "Instruccion sobre la Castidad".

Agosto 25 de 1840. "Nombramiento de un Superior General provisional para las Hijas de
Maria".

Enero 7 de 1841. "Confianza del gobierno de la Compafiia a la Administracién General".
Agosto 21 de 1841. "Respuesta a los deseos onomasticos".

Junio 19 de 1844. "Circular del Padre Chaminade sobre su dimision”.

26 de 1846. "Protesta a los Directores de la Compafiia contra el Padre Caillet".

29 de junio de 1846. «Circular a los Directores contra el Padre Caillet».

22 de diciembre de 1847. «Carta a los cocineros de la Sociedad».

5 de junio de 1848. "Un analisis del acta de renuncia".

26 de mayo de 1849. "Circular que acompafia al Jugement Arbi.

central."

20 de noviembre de 1849. "Carta a los maestros de novicios".

Conférences tenues sur la rédaction de I'Institut des Filles de Marie au mois d'ao(t 1816.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 38. Int.

De la Congregacién. Roma: Archivos de la Compania de Maria. Caja 47. Int. pag. 24.

Congregacién de la Inmaculada Concepcion de Maria. Roma: Archivos de la Compafiia de
Maria, Box 47. Int. pags.24.

Des Congrégations sous le titre de I''mmaculée Conception de Marie, Mére de Dieu. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Box 47. Int. pag. 24.

"Consideraciones a la lumiere de la foi", cuaderno GGGG. Roma: Archivos de la Compania
de Maria, Caja 20. Int. pag. 23.

Constituciones de la Compania de Maria (1829). Roma: Archivos de la Compafia de Maria,
Box 61. Int. pag. 36-37.

Constituciones de la Compania de Maria (1838). Roma: Archivos de la Compafia de Maria,
Box 61. Int. pag. 37.

Constituciones de la Compania de Maria (1839). Roma: Archivos de la Compania de Maria,
Box 61. Int. pag. 37.



181

"La direction sur la méthode d'oraison", cuaderno T, Caja 18, 23-27; cuaderno U, Caja 18,
16-19; cuaderno HH, Caja 19, 38-46; cuaderno VVV, Caja 20, 53-56; cuaderno WWW, Caja
20, 19-22. Roma: Archivos de la Compafia de Maria. Int. pag. 41.

"Direction sur la Société de Marie dans les voies du salut", cuaderno G. Roma: Archivos de
la Compafia de Maria, Caja 18. Int. pag. 37.

Divisién (de la Constitucion de 1839): Chapitre Jer: Différentes Classes et Ordres. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Box 61. Int. pag. 26.

"La Droiture de Cceur": conferencia pronunciada en la Misericorde. Manuscrito A. 39-42,
manuscrito E, 142-144; manuscrito F, 165-168. Roma: Archivos de la Compafia de Maria,
Box 48. Int. pag. 47.

"Etat Religieux embrassé par des Chrétiens dispersés dans le monde", folleto e. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Etat Religieux embrassé par des jeunes Chrétiens dispersés dans la Société", folleto j.
Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Etat religieux embrassé par de jeunes personnes dispersées dans la Société". folleto q.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 46. Int. p. 25. "

El Estado Religioso, vida de oracién"; conferencia pronunciada en la Miséricorde. Manuscrito
A, 7-12; manuscrito B, 49-51; manuscrito G, 76-81; manuscrito D, 108-110, Roma: Archivos
de la Compania de Maria, Caja 48. Int. p. 46.

"De la Excelencia de la Luz de la Fe", cuaderno GGGG. Roma: Archivos de la Compania de
Maria, Caja 20. Int. p. 23.

"Ejercicios para despertar el amor entre J.-C. N.-S.", cuaderno Illl. Roma: Archivos de la
Compainia de Maria, Caja 20. Int. p. 20.

"Explicacién del silencio de las pasiones”, cuaderno W, Caja 18, 14-19; Cuaderno HH, Box
19, 93-97. Roma: Archivos de la Compafia de Maria. Int. pag. 42.

"Extrait del Institut des Enfants de Marie", folleto i. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria,
Box 46. Int. pag. 25.

Extrait des Registres du Conseil concernant la classe du Postulants. Roma: Archivos de la
Compariia de Maria, Box 47. Int. pag. 24.

Extrait des Réglements généraux de la Société de Marie qui sont du ressort de I'Office de
zéle. Roma: Archivos de la Compafia de Maria, Box 61. Int. pag. 37.

"Extrait du Réglement de I'Institut des Enfants de Marie", folleto j. Roma: Archivos de la
Compainia de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

Extraits des Conférences du Bon Pére Chaminade: notas de la Madre de Casteras. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 39. Int. pag. 48.



182

"De la fin prochaine de la Congrégation”, folleto b. Roma: Archivos de la Compaiiia de Maria,
Box 46. Int. pag. 24. "férmulas”, folleto n. Roma: Archivos de la Companfia de Maria, Cuadro
46 Int. pag. 25. "férmulas", folleto t. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Cuadro 46.
Int. pag. 25.

Gran Instituto. Roma: Archivos de la Compafia de Maria, Cuadro 38. Int. pag. 34.

"Idées sur la Direction de la Société de Marie dans les voyes de la per-fection religieuse",
cuaderno D, 49-50. Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 18. Int. pag. 27.

Institut de la Congrégation des jeunes-gens de Bordeaux. Roma: Archivos de la Compafiia
de Maria, Box 47. Int. pag. 24.

"Institut de la Société de Marie", cuaderno D, 1-8. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria,
Caja 18. Int. pags.27.

El Instituto de Maria. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Cuadro 61. Int. pag. 36.

"Institut des Dames Congréganistes Religieuses", folleto z. Roma: Archivos de la Compania
de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

Instituto de las Nifias de Maria. Roma: Archivos de la Compania de Maria. Caja 38. Ent.
pag. 35.

"Institution du Culte perpétuel de Marie", folleto aa. Roma: Archivos de la Compafia de
Maria, Box 46. Int. pag. 25.

Instrucciones del Pére Chaminade sur I'Ave Maria: notas anénimas. Roma: Archivos de la
Compainia de Maria, Caja 39. Int. pag. 48.

"Lettres sur la Direction Spirituelle au maitre des novices d'Ebersmunster”, cuaderno RR, 1-
72; cuaderno VV, 105-126. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Box. Int. pag. 44.

"La Liberté des Enfants de Dieu chez les Saints et les Religieux"; Conferencia dada en la
Misericordia. Manuscrito A, 31-34; manuscrito F, 157-160; manuscrito G, 181-185;
manuscrito H, 194-198. Roma:

Archivo de la Compafia de Maria, Box 48. Int. pag. 47."Manuel de Direction a la vie et aux
vertus Religieuses de la Société de Marie" (1829), cuaderno F, Caja 18, 1-12; cuaderno JJ.
Caja 19, 1-35; cuaderno YY, Cuadro 19, 1-19; cuaderno CCC, Caja 20, 1-37; cuaderno
SSSS, Caja 20, 1-12. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria. Int. pag. 43.

"Manuel de Direction a la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie" (1838),
cuaderno D, 33-34. Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 18. Int. pag. 27.

"Manuel de Direction a la vie et aux vertus Religieuses de la Société de Marie" (1838),
cuaderno D, 35-43. Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 18. Int. pag. 27.

"Méthode de I'Oraison Mentale", cuaderno GGGG. Roma: Archivos de la Compania de
Maria, Caja 20. Int. pag. 23.



183

"Méthode d'oraison sur le symbole", cuaderno Y, Box 18, 23-506; cuaderno EE, casilla 19,
27-63; cuaderno LL, Cuadro 19, 1-14; cuaderno VV, Box 19, 45-74; cuaderno WW, Cuadro
19, 1-29; cuaderno GGG, Caja 20, 1-30. Roma: Archivos de la Compafia de Maria. Int.
pag. 44.

"Méthode et pratique de l'oraison mentale", cuaderno GGGG. Roma: Archivos de la
Compaiiia de Maria, Caja 20. Int. pag. 24.

Notes des Conférences du Bon Pére Chaminade: 4 de mayo del 27 de agosto de 1843 en
Sainte-Anne: notas de Bonnefous. Roma: Archivos de la Compafia de Maria, Caja 10. Int.
pags. 53-54.

Notes directives sur la zeme partie des Constitutions. Roma: Archivos de la Compania de
Maria, Caja 61. Int. pag. 26.

"Notes du B. P. Chaminade sur les comments de M. Lalanne", cahier Chevaux, 21-24. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 61. Int. pag. 43.

"Notes du B. P. Chaminade sur les comments de M. Clouzet", cahier Chevaux, 25-30. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 61. Int. pag. 43.

Notas para las instrucciones: les cahiers cartonnés, nums. 1 a 5. Roma: Archivos de la
Comparia de Maria, Caja 9. Int. pag. 22.

Notas para las instrucciones: les cahiers gris, niums. 1y 3 a 8. Roma: Archivos de la Compania
de Maria, Caja 9. Int. pags. 20-21.

Notas para las instrucciones: les grandes feuilles détachées, carpetas 1 a 4. Roma: Archivos
de la Compania de Maria, Caja 9. Int. pags. 22-23.

Notas para las instrucciones: les petites jeuilles détachées. Roma: Archivos de la Compafiia
de Maria, Caja 9. Int. pags. 23.

(Notas en) "Abrégé des Régles de la Congrégation St. Charles a Mussidan", cuaderno JJJJ.
75-88. Roma: Archivos de la Compafia de Maria, Caja 20. Int. pags. 19-20.

Notas sobre las Constituciones de las Hijas de Maria. Roma: Archivos de la Compania de
Maria, Caja 38. Int. pag. 25.

Notas para sermones y conferencias: 1825-1826: notas apomas. Roma: Archivos de la
Compariia de Maria, Caja 10. Int. pag. 53.

"Notes sur I'amour de Dieu", cuaderno HHHH. Roma: Archivos de la Compania de Maria,
Caja 20. Int. pag. 28.

Notes sur les différentes classs de la Société. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria,
Box 61. Int. pag. 26.



184

"Notes sur l'institut”, folleto a. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 46. Int. pag.
24,

"Nous devons étre crucifiés": conferencia pronunciada en la Misericordia. MaHu-script A, 20-
25; manuscrito B, 58-63; manuscrito C. 93-98; manuscrito D. 120-125; manuscrito E, 134-
138. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 48. Int. pag. 46.

"Observaciones generales para todos los estados religiosos", folleto c. Roma: Archivos de
la Compafia de Maria, Caja 46. Int. pag. 24.

Observaciones sobre el Consejo del sefior Director. Roma: Archivos de la Compania de
Maria, Caja 47. Int. pag. 24.

Observaciones sobre las Constituciones de la Compania de Maria. Roma: Archivos de la
Compariia de Maria, Cuadro 38. Int. pag. 26.

"(Euvres de Zéle", folleto d. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 46. Int. pag. 24.
Cartas Oficiales y Ordenanzas. Roma: Archivos de la Compania de Maria,

Caja 14. Int. pags. 33-34. 12 de noviembre de 1833. "A Caillet y Mémain".

26 de octubre de 1835. "A Monier y Bonnefoi".

"Carta al Cardenal Lambruschini y tres cartas del 16 de septiembre de 1838 a Gregorio XVI".
15 de octubre de 1839. "Al Sr. Roussel".

21 de marzo de 1840. "Reglamento relativo a Ebersmunster”.

26 de mayo de 1844. "Carta al Padre Caillet".

2 de diciembre de 1847. "Carta circular a los Arzobispos y Obispos sobre los derechos del
Fundador”.

15 de diciembre de 1847. "Carta circular a los Arzobispos y Obispos".

"L'Oraison de foi: Notre méthode": conferencia pronunciada en la Miséricorde. Manuscrito A,
13-16; manuscrito B, 52-54; manuscrito C, 82-87; manuscrito D, 111-114; manuscrito E, 126-
128. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 48. Int. pag. 46. "De I'oraison mentale",
cuaderno GGGG. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 20. Int. pag. 23.

"De I'oraison mentale" (1.2 edicion), cuaderno W. Caja 18, 35-56; cuaderno MMM. Cuaderno
20, 1-29; cuaderno XXX, Caja 20, 1-16; cuaderno AAAYY, Cuaderno 20, 1-14; cuaderno
AAAAA, Caja 20, 57-75. Roma: Archivos de la Compania de Maria. Int. pags. 38-39.

"De l'oraison mentale" (2.2 edicién), cuaderno R, Caja 18, 1-25; cuaderno T, Caja 18, 1-22;
cuaderno U, Caja 18, 1-15; cuaderno HH, Caja 19, 1-37; cuaderno Il, Caja 19, 1-40; cuaderno
DDD, Caja 20, 17-37; cuaderno lll, Caja 20, 1-11; cuaderno VVV, Caja 20, 1-18; cuaderno
WWW, Caja 20, 1-18. Roma: Archivos de la Compania de Maria. Int. pag. 39-40.



185

"De l'oraison de foi et de présence de Dieu", cuaderno A, Caja 18, 105-123; cuaderno O,
Cuadro 18, 1-10; cuaderno R, Caja 18, 26-40; cuaderno U, Casilla 18, 21-30; cuaderno DD,
Caja 19, 1-20; cuaderno TT, Cuadro 19, 1-16; cuaderno AAAA, Caja 20, 1-20; cuaderno
DDD, Caja 20, 1-16; cuaderno EEE, Box 20, 160-177; cuaderno lll, Caja 20, 65-78; nota-

libro PPP, Cuadro 20, 1-28. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria. Int. pags.42.

"De I'oraison mentale: De la Méditation ou Oraison de Discours", cuaderno de notas GGGG.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 20. Int. pag. 24.

Plan de la Société de Marie considerado en su organizacion o composicion. Roma: Archivos
de la Compania de Maria, Box 61. Int. pag. 26.

Planes de retiros. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 10. Int. pag. 28.

"Pratique de la Garde du Cceur", folleto k. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja
46. Int. pag. 25.

"Pratique de I'oraison mentale", cuaderno BB, Caja 19, 1-26; cuaderno QQ. Caja 19, 1-14;
cuaderno lll, Caja 20, 19-63; cuaderno PPPP, Caja 20, 1-112; cuaderno QQQQ, Caja 20,
13-35. Roma: Archivos de la Compafia de Maria. Int. pag. 44.

"Précis de l'oraison donné par M. Chaminade au Novitiat de St. Laurent", cuaderno X, Caja
18, 41-46; cuaderno OO, Caja 19, 101-105; cuaderno UU, Caja 19, 79-81; cuaderno HHH,
Caja 20, 119-121; cuaderno QQQQ, Box 20, 7-12. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria.
Int. pag. 41.

"Principes de Direction", Cuaderno D, 45-46. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja
18. Int. pag. 27.

Proyecto de un Instituto de Congréganistes Religieuses bajo el titulo de Filles de Marie.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 38. Int. pag. 34.

Reglamento General. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 38. Int. pag. 35.

Réglement Général: Noviciado de Saint-Laurent, Burdeos, cuaderno Il. 73-94. Roma:
Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 19. Int. pags. 44-45.

Reglas particulares. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 38. Int. pag. 35.

"Régles de la Modestie Chrétienne", folleto 1. Roma: Archivos de la Compania de Maria,
Caja 46. Int. pag. 25.

"Résolutions a prendre pour une personne travaillée de scrupules", cahier Chevaux, 53-54.
Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 61. Int. pag. 45.

"Résumé des principes de Direction", cuaderno D. Roma: Archivos de la Compaiia de Maria,
Caja 18. Int. pag. 27.

Retiros. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 10. Int. pags. 28 y 48-53.



1809: notas de Lalanne.

186

1813: notas de Lalanne (1). notas de Lalanne (2). 1816: notas autografas. 1817: notas

autografas. Notas de Lalanne.

1818: notas de Lalanne. Notas de Collineau.
1819: notas autdgrafas. Notas de Lalanne.
1820: notas de Lalanne. Notas de Bousquet. Notas de Bidon.
1821: notas de Lalanne. Notas de Bousquet. Notas de Bidon.
Retiros (continuacion).

1821: notas de Mouran. Manuscrito de Burdeos.
1822: notas de Caillet, notas andnimas.

notas de Carrére.

notas de Bidon.

Manuscrito de Burdeos.

1823: notas de Laugeay. notas de Marres.
1824: notas de Lalanne. notas de Laugeay.
1825: notas de Caillet.

1826: notas de Bidon.

notas de Chevaux.

1827: notas de Marres.

1827: notas de Chevaux.

1828: notas de Gouverd, notas de Dourdon.
notas anénimas (1).

notas andénimas (2).

1829: notas de Chevaux. notas de Gouverd.
notas de Bellevue.

notas anonimas.

1830: notas de Gouverd.



187

1832: notas de Bonnel.
1834: notas autograficas.
notas de Fontaine. notas de Chevaux.

"Réunion des Dixaines", folleto y. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria. Caja 46. Ent.
pag. 25.

"Réunion Spéciale a I'nonneur des 10 vertus de la Ste. Vierge", folleto x. Roma: Archivos de
la Compafia de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Société de Marie Considerée comme Ordre Religieux", cuaderno D, 17-19. Roma: Archivos
de la Compania de Maria, Caja 18. Int. pag. 27.

"Société de Marie: Principes de sa Constitution et de ses réglements", cuaderno D, 19-32.
Roma: Archivos de la Compafriia de Maria, Caja 18. Int. pag. 27.

Estatutos de la Comunidad de las Hijas de Maria. Roma: Archivos de la Compania de Maria,
Cuadro 38. Int. pag. 38.

"Statuts des jeunes congréganistes Religieux", folleto h. Roma: Archivos de la Compafiia de
Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Statuts ou notes pour les jeunes Religieuses", folleto r. Roma: Archivos de la Compafiia de
Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Sur la Nature de I'Etat religieux": conferencia pronunciada en la Misericorde. Manuscrito A,
1-6; Manuscrito B, 46-49; manuscrito C, 70-76; manuscritos D, 103-107. Roma: Archivos de
la Compafia de Maria, Caja 48. Int. pag. 46.

"Sur la Necessité de I'Oraison"; conferencia pronunciada en la Miséricorde. Manuscrito A, 43-
46; manuscrito B, 64-70; manuscrito E, 145-149; manuscrito F, 169-173. Roma: Archivos de
la Compafia de Maria, Caja 48. Int. pag. 47.

Sur la Symbole: notas de Carrére. Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Caja 10. Int.
pag. 53.

"Du Tiers Ordre des Filles de Marie", folleto cc. Roma: Archivos de la Compaiia de Maria,
Caja 46. Int. pag. 25.

Trois conférences du Bon Pére aux Filles de Marie sur la Perfection et I'Esprit de I'Institut:
notas anénimas. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 39. Int. pag. 48.

Trois conférences du Bon Pére sur la foi: notas de Adéle de Trenquelléon. Roma: Archivos
de la Compaiia de Maria, Caja 39. Int. pag. 47.

Trois Ordonances sur les Conseils, le Regime, et I'Obéissance. Archivos de Roma; de la
Compainia de Maria, Box 38. Int. pag. 38.



188

"La Vie Religieuse Comparée a la Vie des Bienheureux": conferencia pronunciada en la
Miséricorde. Manuscrito A, 26-28; manuscrito C, 99-102. manuscrito E, 139-141; manuscrito
F. 150-153; manuscrito G. 174-1777

Roma: Archivos de la Compafiia de Maria, Box 48. Int. pag. 47. "Du vceu de Chasteté",
folleto s. Roma: Archivos de la Compafia de Maria, Box 46. Int. pag. 25.

"Le voeu d'Obéissance", folleto m. Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 46. Int.
pag. 25.

b. Otros manuscritos

Boby, M. "Notes historiques sur les prétres de la Société". Roma: Archivos de la Compania
de Maria, Caja 16.

Dossier: "Bonnefous, Paul". Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 16. "Demangeon,
Charles". Roma: Archivos de la Companiia de Maria. Caja 201.

"Etivignot, Louis". Roma: Archivos de la Compania de Maria, Caja 201.
"Gobat, Pierre". Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 201.

"De Lagarde, Louis". Roma: Archivos de la Companiia de Maria, Caja 201. L'Esprit de Notre
Fondation, vol. IV. Roma: Archivos de la Compania de Maria, Seccion Biblioteca.

Liste des premieres directrices de la Miséricorde de Bordeaux. Roma: Archivos de la
Compainia de Maria, Cuadro 48.

2. OBRAS PUBLICADAS
a. Libros

Anger, José. La Doctrine du Corps Mystique de Jésus-Christ. Paris: Gabriel Beauchesne,
Editor, 1929.

Tomas de Aquino, Santo Tomas. Suma Teoldgica. Taurini: Marietti, 1948. Bossuet,
Jacques-Bénigne. Sermones sobre los misterios y el culto de la madre de Dios. Paris: Julien,
Lanier et Cie., 1855. Bremond, Henri. Histoire Littéraire du Sentiment Religieux en France,
11 vols. Paris: Librairie Bloud et Gay, 1916-1933.

Burton, Katherine. Chaminade, apéstol de Maria. Milwaukee: Bruce Publishing Company,
1949.

Calendario necroldgico de las religiones de la Compania de Maria. Bélgica: Henri Proost et
Cie., 1937.

Caussel, Pierre. De la Connoissance de Jésucristo. Paris: Jean-Thomas Hérissant, 1771.



189

Chaminade, W. Joseph. Letras de M. Chaminade, 5 vols. Nivelles: Impri-mérie Havaux,
1930.

Pequefio tratado del conocimiento de Maria. Paris: Téqui, Librairie-Editeur, 1927.

Cognet, Luis. Les Origines de la Spiritualité Francaise au XVII Siecle. Paris: Editions du
vieux Colombier, 1949.

Constitutions et Directorio del Institut des Filles de Marie. Giras: Mame et Fils, 1888.

Primo, S. M., L. Marie notre vrai Mére. Parie: Librairie Bloud et Gay, 1923. Denzinger,
Henrico. Simbolo de Enchiridion. Friburgi Brisgoviae: Sump-tibus Herder, 1908.

Duperray, J. Le Christ dans la Vie Chrétienne. Paris: Librairie Lecoffre, 1928.
Entraygues, L. Notre-Dame du Périgord. Périgueux: Imprimerie Cassard, 1928.
L'Esprit de Notre Fondation, 3 vols. Nivelles: Imprimerie Havaux-Hou-dart, 1910-1916.

Extraits du Recueil des Circulaires des RR. PAGINAS. Chaminade y Caillet. Lons-le-
Saunier: Imprimerie de Gauthier Fréres, 1863.

Gadiou, SM, Louis. La Compania de Maria. Paris: Librairie Letouzey et Ané, 1930.

Galo, SJ, Tiburcio. Interpretatio Mariologica Protoevangelii. Romae: Libreria Orbis
Catholicus, 1939.

Garvin, S. M., John E. El centenario de la Compafia de Maria. Dayton: Prensa de Mount St.
John, 1917.

Grignion de Montfort, San Luis Maria. Traité de la Dévotion a la Sainte Vierge: texte primitif
avec préface et commentaires de M. Jule Didot.

Rennes: Hyacinthe Cailliére, editor, 1891.

Traité de la Vraie Dévotion a la Sainte Vierge. Saint-Laurent-sur-Sevres: Bureau du Régne
de Jésus par Marie, 1922.

Grimaud, Carlos. Lui er nous: Un seul Cristo. Paris: Pierre Téqui, 1937.
Gruden, John C. El Cristo mistico. San Luis: B. Herder Book Co., 1936.
Icard, H. J. Doctrina de M. Olier. Paris: Librairie Victor Lecoffre, 1891.

Jurgensmeier, Federico. |l Corpo Mistico di Christo come principio dell'asce-tica. Brescia:
Morcelliana, 1945.

Kohmescher, SM, Matthew. De Votis Superadditis in genere et in particulari de voto
stabilitatis in Societate Marias (Marianistae). Friburgo, Suiza: Tesis doctoral inédita, 1950.



190

Laneau, Ludovico. De Deificatione Justorum per Jesum Christum. Hong Kong: Typis
Societatis Missionum ad Exteros, 1887.

Letourneau, George. Ecoles de Spiritualité: I'école frangaise au XVII siecle. Paris, 1913.

Lhoumeau, Antonin. La Vie Spirituelle a I'école du Bx. L.-M. Grignion de Montfort. Paris:
H. Oudin, Editeur, 1904.

Manuel du Serviteur de la Trés-Pure Vierge Marie, Mére de Jésus. Bordeaux: Imprimerie de
Léon, 1804.

Manuel del Servidor de Maria. Burdeos: Imprimerie de Lavignac, 1821. Manuel du Serviteur
de Marie, 2 vols. Besancon: Imprimerie de Outhenin-Chalandre, Fils, 1841-1844. Mersch,
SJ, Emile. La Théologie du Corps Mystique, 2 vols. Paris: Desclée de Brouwer, 1949.

Le Corps Mystique du Christ, 2 vols. Lovaina: Museo Lessianum, 1933.

Moral y cuerpo mistico. Paris: Desclée de Brouwer, 1937.

Migne, J. P., editor. Obras completas de DeBérulle. Paris: Ateliers Catho liques, 1856.
Obras completas de M. Olier. Paris: Ateliers Catholiques, 1856.

Patrologia Latina, vols. XVI (1845), XXXVIII (1865) y XL (1887).

Mura, Ernesto. Le Corps Mystique du Christ: sa Nature et sa Vie Divine, 2 vols. Paris: André
Blot, 1936.

Neubert, SM, Emil. La Devocién a Maria. LePuy: Ediciones Xavier

Mappus, 1942. Mon Idéal, Jesus, Fils de Marie. Marsella: Ediciones Publiroc, 1933.
Notre Don de Dieu. Friburgo: edicién mimeografiada, 1929.

Nuestra madre. Le Puy: Ediciones Xavier Mappus, 1941.

Ademas, SJ, Raoul. Dans le Christ Jésus. Toulouse: Apostolado de la Priére, 1923.
Pourrat, P. La Spiritualité Chrétienne, 4 vols. Paris: Librairie Victor Lecoffre, 1918-1928.
Rousseau, SM, Henri. Adeéle de Trenquelléon. Paris: Gabriel Beauchesne, 1921.
Saint-Jure, J.-B. El hombre espiritual. Paris: R. Ruffet, 1863.

Schellhorn, SM, Joseph. Pequefio tratado de mariologia. Turnhout (Bélgica): H. Proost &
Cie., 1933.

Sheen, Fulton J. El Cuerpo Mistico de Cristo. Londres: Sheed y Ward, 1935.

Simler, SM, J. Guillaume-Joseph Chaminade. Paris: Librairie Victor Lecoffre, 1901.



191

Tromp, SJ, Sebastiano. Corpus Christi quod est Ecclesia. Romae: Apud Aedes Universitatis
Gregorianae, 1946.

Vaubert, S. J., L. La Dévotion a Notre-Seigneur Jésus-Christ dans I'Eucharristie, 2 vols. Paris:
Couterot, 1736.

b. Articulos y folletos

Becdelievre, S. J., A. "Le Pére Chaminade et son Petit Traité de la Connaissance de Marie",
Les Cahiers Notre-Dame, X (abril de 1934), 116-120, (julio de 1934), 147-154.

Braun, OP, F.-M. "La Mére de Jésus dans I'ceuvre de saint Jean", Revue Thomiste, LI (num.
1, 1951), 5-68.

Broutin, S. J., P. "La modernité de G.-J. Chaminade", Nouvelle Revue Theologique, LXV (abril
de 1938), 413-436. Cavallera, Fernando. "L'Auteur de la Connaissance de Jésus-Christ",

Revue d'Ascétique et de Mystique, XIII (abril de 1932), 189-192.

"Les Paraphrases sur le 'Pater™, Revue d'Ascétique et de Mystique, XIV (julio de 1933), 323-
324.

"Sur Caussel, el autor de la Connaissance de Jésus-Christ", Revue d'Ascétique et de
Mystique, XVIII (enero-marzo de 1937), 97-99.

Coulon, SM, Joseph. R. P. Henri Lebon. Besanzon: Imprimerie de I'Est, 1949.

Dreisoerner, S. M., Charles, Carta a los maestros del retiro de 1839. Kirk-wood, Missouri:
Maryhurst Press, 1937.

Ferree, SM, William. "Los marianistas", The Marianist, XXXIX (enero de 1948), 4-5, 19-22.

Goyau, Georges. Chaminade, Fondateur des Marianistes: Son Action Reli-gieuse et
Scolaire. Paris: Louis de Soye, Imprimeur, 1913.

Grignion de Montfort, San Luis Maria. El secreto de Maria. Lovaina: Secretaria de Marie-
Médiatrice, 1939.

Gunen, O. P., Joseph G. "La Madre del Cuerpo Mistico", Cross and Crown, Il (diciembre de
1950), 385-402.

Holzmer, SM, Robert. "Paralelos de dos apdstoles de Maria", El Apostol de Maria, XXVI
(mayo de 1935), 100-108.

Lebon, SM, Henri. "L'Abbé G. J. Rebsomen", L'Apbtre de Marie, VI (abril de 1910), 447-450,
y VIl (mayo de 1910), 17-23.

"La Maison de la Miséricorde de Bordeaux", L'Apé6tre de Marie, V (octubre de 1908), 204-
208.



192

Neubert, SM, Emile. "La doctrina mariale de M. Chaminade", La Vie Spirituelle, XLV
(diciembre de 1935), 250-271.

"La Doctrine Mariale de M. Chaminade", Les Cahiers de la Vierge, Editions du Cerf, num. 20
(octubre de 1937).

Sintesis de nuestros rasgos carcteristicos y de nuestras obligaciones. Nivelles Imprimerie
Havaux, 1940.

"L'Union mystique a la Sainte Vierge", La Vie Spirituelle, L (enero de 1937), 15-29.

O'Connor, William R. "Santo Tomas, La Iglesia y el Cuerpo Mistico", The Ecclesiastical
Review, C (abril de 1939), 290-300.

Olphe-Galliard, M. "Caussel (Pierre)", Diccionario de espiritualidad, 1. 370-371.

"Petit Traité de la Connaissance de Marie", L'Apétre de Marie, XVIIl (enero de 1927), 281-
283.

Pio XII, Papa. "De Mystico Jesu Christi Corpore deque nostra in eo cum Christo junctione”,
Acta Apostolicae Sedis, XXXV (20 de julio de 1943), 193-248.

Robert, Rev. y J.-C. "M. L'Abbé Charles Kloobb", L'Apétre de Marie, XXIII (noviembre de
1931), 207-213, (diciembre de 1931), 254-258, (febrero de 1932), 335-341, (marzo de 1932),
379-384, (abril de 1932), 407-414; XXIV (mayo de 1932), 14-20, (junio de 1932), 56-60, (julio
de 1932), 91-96, (agosto-septiembre de 1932), 136-142, (octubre de 1932), 164-172.

Roschini, G. M. "La Madonna nell'Enciclica 'Mystici Corporis Christi"," L'Osservatore
Romano, 1943 (16-17 de agosto), n° 190, p. 4, col. 1-4.

dkkkkhkhkkkhkkhkhhkhd



